لا بي منصور محمد بزمحمد الما تريد عالسمر قندى

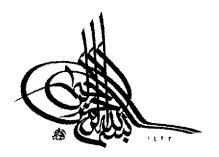
مراجعة الاستاذالدكتوربكرطوبالاوغلى تحقیق عندالله باشاق

القلم-المرسلات





كالليزان



#### ISBN 978-975-9048-01-3 (Tk.) ISBN 978-975-9048-10-5

الكتابة والتنسيق على حيدر أولوصوي عيسى يوجل

رارلليزان Mizan Yayınevi



لابهمنصورمحمد بزمحمدالما تريدى لسمرقندى

٣٣٣ ه / 338 مر

مراجعة مراجعة الدكة رخليل إلره يعرقجار الإستاذ الدكة ربكرطوبا ل وغلى

## رارلمیزان Mizan yayınevi

جميع اكتقوق محقوظة لأحمد وانلي أوغلي و محمد معصوم وانلي أوغلي

#### النسخ الخطية لكتاب تأويلات القرآن التي التزمنا بها في التحقيق

ر: نسخة راشد أفندي - مكتبة راشد أفندي بمحافظة قيصري، تحت رقم ٤٧.

ن: نسخة نور عثمانية - مكتبة نور عثمانية، تحت رقم ١٢٤.

ث: نسخة نور عثمانية - مكتبة نور عثمانية، تحت رقم ١٢٣.

م: نسخة مهرشاه - مكتبة سليمانية، قسم مهرشاه، تحت رقم ٨.

شرح تأويلات القرآن: لأبي بكر علاء الدين محمد بن أحمد السمرقندي، نسخة ولي الدين -

مكتبة بايزيد، قسم ولي الدين أفندي، تحت رقم ٤٢٦.

#### الاختصارات:

صح ه: ورد التصحيح بهامش النسخة الخطية.

ر هـ: هامش النسخة الخطية بمكتبة راشد أفندي الخ.

و: وجه الورقة لنسخة مهرشاه التي اتخذت أصلا للتحقيق.

ظ: ظهر الورقة لها.

- : إشارة إلى الكلمة أو العبارة الناقصة في النسخة.

+ : إشارة إلى الكلمة أو العبارة الزائدة في النسخة.



#### سورة القلما

بسم الله الرحمن الرحيم.

#### ﴿نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ﴾[١]

قوله عز وجل: ن، اختلف في تأويل أن. "فمنهم من يقول: هو الحوت، كقوله: وَذَا النُّونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا، فنسبه إلى النون وهو الحوت، ألا ترى إلى قوله: فَالْتَقَمَهُ الْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمً. أومنهم من يقول: النون هو الدواة. فتأويله هذا على جهة الموافقة، لأنه ذكر القلم وما يُشطر به، فلم يبق هاهنا سوى الدواة، فحمله على الدواة على الموافقة، لا أن يكون فيه معنى يدل على إرادة الدواة منه. والله أعلم. ومنهم من يقول: هي فارسية معزّبة: أَكْنُونُ كن، أي اصنع ما شئت إذَنْ. "

ا ر - سورة القلم؛ ن: ذكر أن سورة ن والقلم مكية؛ ث: سورة ن وهي اثنتان و همسون آية مكية؛ م: سورة ن والقلم وهي مكية.

ا ن: في قوله.

<sup>ً</sup> ر ث م: نون.

<sup>\* ﴿</sup> وَذَا النَّونَ إِذَ ذَهِبِ مَعَاضِبًا فَظَنَ أَنَ لَنَ نَقَدَرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظَّلْمَاتُ أَنَ لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنْتَ سَبَحَانَكُ إِنْ كُنْتُ مَنِ الظَّالْمِينَ﴾ (سورة الأنبياء، ٨٧/٢١).

<sup>ٔ</sup> ث: فنسبته.

<sup>·</sup> سورة الصافات، ۱٤٢/۲۷.

للمجيع النسخ: انون.

ن: كر.

<sup>ٔ</sup> رم: قاله.

١٠ جميع النسخ: إذا.

ومنهم من يقول: هو من الحروف المقطعة. يشبه أن يكون هو المراد، لأنه ذكر القلم وما يُشطَر على إثره، وإنما تكتب اللقلم وتسطر الحروف المعجمة. فأخبر تعالى عظيم صنعه ولطفه بإنشائه هذه الحروف و يحلُقِه القلم وما يسطر به، حيث توصل بها إلى تعرُف الحكمة وكل ما يكون به المصلحة من الدين والدنيا، بل جعل قوام الدين والدنيا بها. ومنهم من يجعل كل حرف من الحروف المعجمة اسما من أسماء الله تعالى أو افتتاح اسم من أسمائه. وكذلك يروى عن بعض الصحابة رضي الله عنهم أنه قال ذلك. فإن كان النون اسما من أسماء الله تعالى فالقسم به قسم بالله تعالى. وإن كان على غيره من الوجوه التي ذكر ناها فالقسم حاراً بما به قوام سائر الخلق ومصالحهم. وقد ذكرنا أن القسم لتأكيد ما يقصد من الأمر. الوائم أعمام.

#### ﴿ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ [٢]

وقوله عز وجل: ما أنت بنعمة ربك بمجنون، فموضع القسم هذا، أقسم بما ذكر: ما أنت بنعمة ربك بمجنون، [وهو] يحتمل أوجها. أحدها أي نعمة ربك بحفظتُك العن الجنون، فنفى عنه الجنون بقوله: ما أنت بما أنعم الله عليك بمجنون. وهذا كما يقال: ما أنت بحمد الله بمحنون، يراد به نفي الجنون. والثاني أنك لست ممن حدعته النعمة واغتر بها حتى شغلته عن العمل بما له وعليه. والمجنون بالنعمة هو الذي غرته النعم وألهته عن التزود للمعاد. أو ما أنت بغافل عن نعمة ربك بل تذكرها الوتشكر الله تعالى عليها. والمجنون من غفل عن النعمة وأعرض عن شكرها.

جميع النسخ: يكتب.

ر ث: ويسطر؛ ن: وتسطير؛ م وبسطر.

جميع النسخ: عليه

جميع النسخ: يوصل. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٥٦ظ.

<sup>ٔ</sup> ز:یها.

عن ابن عباس أنه قال: «الر وحم ون» حروف الرحمن مقطعة (تفسير *الطيري،* ١٩/١٤).

۷ ر ث م: والقسم.

<sup>^</sup> ر ث م: والقسم.

ر ن م: حاري.

<sup>&#</sup>x27;' انظر مثلاً: تفسير الآية ٧٥ و ٧٦ من سورة الواقعة؛ وتفسير الآية ٣٨ و ٣٩ من سورة الحاقة.

اا جميع النسخ: حفظك. والتصحيح من *الشرح، ور*قة ٢٥٦ظ.

ا ن: غربه؛ م: غربته.

۱۳ ن: يذكرها.

۱۱ ن: يشكر.

ثم الكفرة كانوا ينسبونه إلى الجنون، إما لما كان يُغشَى [عليه] لثقل الوحي فكانوا ينسبونه لهذا، وإما لما رأوا / أنه خاطر بنفسه وروحه حيث خالف أهل الأرض -وفيها الجيابرة والفراعنة - الوانتصب لمعاداته فذلك منه في الشاهد وانتصب لمعاداته فذلك منه في الشاهد جنون. فأجاب الله تعالى للفريقين جميعا. أما الأول بقوله: قُلْ إِثَمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا لِهِ مَنْيَى وَفُرَادَى ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنَةٍ، آي كيف ينسبونه إلى الجنون، وعند الإفاقة من تلك الغَشْية يأتيكم بمحكمة وموعظة يَعْجَز حكماء الجن والإنس عن إنيان مثلها، وليس ذلك من علم المحانين ولا مما يمكن تحصيله في حال الجنون. لأن المحنون إذا أفاق من غشيته تكلم بكلام لا يُعْبَأ بمثله ولا يُكْتَرث. و[الثاني] أجاب لمن كان نسبه إلى الحنون ليما خاطر بروحه ونفسه بقوله: إنْ هُو إلَّا تَذِيرُ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ، فأخر أن الذي حمله على المخاطرة بروحه وحسده هو أنه مأمور بالتبليغ والنِذارة، فهو يقوم بما أمر وإن أدى حمله على المخاطرة بموحه وحسده هو أنه مأمور بالتبليغ والنِذارة، فهو يقوم بما أمر وإن أدى ذلك إلى إتلاف النفس. ثم بحمد الله تعالى لم يتهيأ للفراعنة أن يقتلوه ولا تمكّنوا من المكر به، خلى طفره الله تعالى عليه مورة كيدهم في نحورهم، فصار الوجه الذي استدلوا به على حنونه آية رسالته ودلالة نبوته. والنه الهاوي.

#### ﴿ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُونِ ﴾ [٣]

<sup>ً</sup> الزيادة من *الشرح،* ورقة ٢٥٦ظ.

۲ سورة سبأ، ٤٦/٣٤.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: يأتيهم. والتصحيح من *الشرح،* نسخة حميدية ١٧٦، ورقة ٩٧و.

اً جميع النسخ: مثله. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٥٦ظ.

رم: والا.

ث: للجنون.

<sup>·</sup> ث: للخاطرة.

<sup>°</sup> رم: وقال. ه

<sup>&#</sup>x27; ر - عليك.

۱ ث: الذي.

<sup>ً&#</sup>x27; سورة البقرة، ٢٦٤/٢.

۱۱ رم: يؤذيك؛ ن - لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى فليس لأحد عليك منة تؤذيك.

وقال بعضهم: غَيْرَ ممنونٍ، أي غير مقطوع، أي إن أجرك غير مقدَّرٍ بالأعمال حتى تُحُرَّى المقدر الأعمال، فإذا انقطعت الأعمال انقطع الأجر وانقرض، بل يتتابع عليك ويَدُرُ. يقال في الكلام: مَنَنتُ الحبل، أي قطعته. وقال بعضهم: غيرَ ممنونٍ، أي غير محسوب، أي لا نَحسُب عليك النعم فتَفْنَى المخاء الحساب.

# ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾ [٤]

وقُولُه عز وجَل: وإنك لعلى خلق عظيم، مُحلُقه العظيم القرآن، ومعناه ما أذبه القرآن. وفلك كقوله: مُحنِّ الْعَفْوَ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجَاهِلِينَ، وكقوله: إِذْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ، وكقوله: والحُفِضْ بَنَا حَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ. ا فأخذه بالعفو وأمْره بالعرف وإغراضه عن الجاهلين ودفعه السيئة بالتي هي أحسن وخفضه الجناح للمؤمنين من أعظم الخُلُق، وتخلَّق بهذا كله عما أذَبه القرآن. والله أعلم. وقال بعضهم: الخُلُق العظيم هو الإسلام، والإسلام هو الاستسلام والانقياد لأمر الله تعالى. وقد استسلم لذلك وسَلِم الناس من لسانه ويده وعن كل أنواع الأذى، وذلك من أعظم الخلق.

والأصل أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كلِّف معاملة أعداء الله تعالى ' ومعاملة أولياء الله وأنصاره، وكُلِّف أن يَرفُض الدنيا ويتزهّد فيها، وكُلِّف معاملة الصغير والكبير والعالم والحاهل والجن والإنس، وكلِّف معاملة نسائه. ومن كلف المعاملة مع هؤلاء لم يقم لها إلا بخلُق عظيم. فرزقه الله تعالى خُلُقا عظيما حتى احتمل المعاملة وقام معهم بحسن العِشْرة،

۱ ر ث م: يجري؛ ن - تجزى. والتصحيح م*ن الشرح، ورقة* ۲۰۲و.

ن: الحيل.

<sup>ٔ</sup> ن: لا يحسب.

<sup>·</sup> جميع النسخ: فيفني. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ن م: نفي.

تسورة الأعراف، ١٩٩/٧.

<sup>`</sup> ن: وكقو.

 <sup>﴿</sup> وَلا تستوي الحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم ﴾ (سورة فصلت،
 ٢٤/٤).

<sup>&#</sup>x27; ن: وقوله.

۱۰ سورة الحجر، ۱۰/۸۸.

۱۱ ن + عیر.

التصحيح النسخ + ومعاملة أعدائه. والتصحيح من المرجع السابق.

وحتى عوتب على عظيم مُحلَقه بقوله: عَمَّا اللهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ، ' وبقوله: يَا أَيُّهَا النَّيُ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةً أَزْوَاحِكَ، ' وقال: فَلَعَلَّكَ بَاخِعُ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ، ' وقال: فَلَعَلَّكَ بَاخِعُ نَفْسَكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ. أَ فالذي حمله على هذه المشقة والكلفة العظيمة حسن مُلقه وفضل شَفقته ورحمتِه. فعظم مُلقه أن مُلقه حاوز قوى نفسه حتى ضعفت نفسه عن احتماله وكادت تَهْلِك فيه. وغيره من الخلائق تَقْصُر " أخلاقهم عن قوى أنفسهم، وأنفسهم عن احتمل أضعاف ما هم عليه من الخلق، وتضيق أخلاقهم عن ذلك. فهذا الذي ذكرنا هو النهاية في العظم. وبالنّم التوفيق.

#### ﴿فَسَتُنْصِرُ وَيُنْصِرُونَ﴾ [٥] ﴿بِأَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ﴾ [٦]

وقوله عز وجل: فستبصر ويبصرون بأيكم المفتون. قال جعفر بن حرب: المفتون في هذا الموضع هو المفتون بضلالته المُعْجَب بخطئه المشغوف مجهله. وقال الحسن: المفتون هو الذي معه الشيطان. وقيل: المفتون من به الفتنة؛ كما يقال: فلان لا معقول له، أي ليس له عقل. وقيل: المفتون المعذب، كقوله عز وجل: يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ، أَ أي يعذبون. فكأنه يقول: ستعلمون أيكم المعذب وأيكم الضال، إن محمل على ما ذكر الحسن، وأيكم المغتز إن كان معناه على ما ذكر الحسن، وأيكم المغتز إن كان معناه على ما ذكروا أن المفتون من الفتنة. وجائز أن يكون نسبوه إلى الاغترار فيما كان يدَّعي من الرسالة ويزعمون أنه مغتر الله مؤرسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا. "

<sup>ً ﴿</sup>عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لَمُ أَذَنَتَ هُمَ حَتَى يَتَبِينَ لَكَ الذِّينَ صَدَقُوا وتَعَلَّمَ الكَاذبين﴾ (سورة التوبة، ٤٣/٩).

ل سورة التحريم، ١/٦٦.

 <sup>﴿</sup> فالعلك بَاخِعُ نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفا﴾ (سورة الكهف، ٦/١٨).

 <sup>﴿</sup> أَفَمَن زُنِن له سوء عمله قرآه حسنا قإن الله يضل من يشاء ويهدي من يشاء فلا تذهب نفسك عليهم حسرات إن الله عليم بما يصنعون ﴿ (سورة فاطر، ٨/٣٥).

<sup>ً</sup> جميع النسخ: يقصر. والتصحيح من *الشرح،* ٢٥٧و.

<sup>·</sup> جميع النسخ: ويضيق.

أبو الفضل الأشنج جعفر بن حرب الهمداني المعتزلي العابد. له كتاب متشابه القرآن، وكتاب الاستقصاء، وكتاب الرد
 على أصحاب الطبائع، وكتاب الأصول. توفي سنة ٢٣٦ هـ/ ٨٥٠٠. انظر: سير أعلام البلاء للذهبي، ٩/١٠ ٥٠-٥٠.

<sup>&</sup>lt;sup>^</sup> رن م: المسعوف.

<sup>&</sup>quot; ر ٿم: منعه.

١٠ سورة الذاريات، ١٣/٥١.

۱۱ ر ن: المغتر.

١٢ سورة الأحزاب، ١٢/٣٣.

وحق هذا عندنا أن لا نتكلف تفسيره، لأنه قال: فستبصر ويبصرون بأيكم المفتون. فذكر هذا حوابا عما وقعت فيه الخصومة، فكانوا يزعمون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم هو المفتونون، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يذكر أنهم هم المفتونون، فخرج هذا حوابا عن تلك الخصومة أنهم وأنت ستبصرون. وقد وقعت الخصومات من أوجه. [٢٨٥] فمرة كانوا يدّعون أنه ساحر، / ومرة كانوا يدعون أنه مجنون، ومرة بأنه ضال، ومرة أنه مفتون، وغيرها من الوجوه. وإذا ثبت أن الآية نزلت في حق الحواب، فما لم يُعلَم بأن الخصومة فيم كانت لم يعلم إلى ماذا يُصرَف الجواب. والله أعلم. ويشبه أن تكون الخصومة الواقعة في الضلال والهدى، فكانوا يدّعون أنهم على الهدى، وأنهم بالله أحق وإليه أقرب من رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ ورسول الله صلى الله عليه وسلم يدّعي أنهم على الضلال، وأنه على دين الحق والهدى. يدل على ذلك ذكر الضلال والهدى بعد ذكر المفتون، وهو قوله:

#### ﴿إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ﴾ [٧]

ثُمُ هذه الآيات كأنها نزلت جوابا من الله تعالى عما كان يَحِقُ ^ لمثله الجواب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. ولكن الله تعالى لما امتحن رسوله وصلى الله عليه وسلم بالعفو والإعراض عن المكافأة ' الجواب تولى الله تعالى الجواب عنه بقوله: ' إن ربك هو أعلم، أي قد تعلمون النه وبكم أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين. وسنبين لكم ذلك.

<sup>·</sup> جميع النسخ: يتكلف. والتصحيح من *الشرح*، ورقة ٢٥٧و.

رم: المفتون.

ا ث: واحد.

<sup>&#</sup>x27; ن - كانوا،

<sup>°</sup> ن + أنه.

جميع النسخ: مفتر. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٨ظ.

۷ ن: أن يكون.

<sup>^</sup> جميع النسخ: بحق. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ر: رسول الله.

۱ ر ن م: المكافات.

۱۱ ر ث م + تعالى.

۱۲ ن: قد يعلمون.

#### ﴿ فَلَا تُطِعِ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ [٨]

وقوله عز وحل: فلا تطع المكذبين، وقال في موضع آخر: وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ آثِمًا أَوْ كَفُورًا. لا ليس في قوله: فلا تطع المكذبين، أمر من الله تعالى بأن يطيع المصدقين، لأن من صدقه و آمن به لا يجوز أن يتقدم بين يديه فيأمره أو ينهاه عن أمر ويدعوه إلى الطاعة، الله ينظر إلى أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم ونهيه فيأتمر بأمره ويطيعه فيما يدعوه إليه. وأما من كذّبه فقد يدعوه إلى طاعته، فخص ذكر المكذّب عند ما نهاه عن طاعته، لأن الدعاء إلى الطاعة يوجد [من المكذب] لا من المصدق؛ دون أن يتضمن قوله: فلا تطع المكذبين، أمرا بطاعة المصدق. وهو كقوله تعالى: وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ حَشْيَةً إِمْلَاقٍ، فليس فيه أنه إذا لم يخش الإملاق يَسَعُه قتله، ولكنه خص تلك الحالة لان تلك الحالة هي التي كانت تحملهم على القتل ولم يكونوا يُقدمون على القتل عند الأمن من الإملاق. وفي هذا دلالة إبطال قول من قال بأن تخصيص الشيء بالذكر يدل على أن الحكم فيما غايره بخلافه. والله أعلم.

وقوله: ا**لمُكذِّبين،** هم المُكذبون بآيات الله تعالى أو بوحدانيته^ أو برسله أو بالبعث.

ثم يجوز أن يكون هذا الأمر منهم في أول الأحوال فكان يَطمعون من رسول الله صلى الله عليه وسلم الإجابة لهم فيما يدعونه إليه، إذ كانوا أ يرجون منه الموافقة لهم بما يبذلون له من المال، فيكون النهي راجعا إلى ذلك الوقت. فأما بعد ما ظهرت منه الصلابة في الدين والتشمير لأمر الله تعالى فلا يحتمل أن يطبعهم أو يُخافَ منه ذلك فيُنْهَى عنه. وجائز أن يكون دعاؤهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ما ذكر من قوله: وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ، أ والمداهنة هي الملاطفة والملاينة في القول.

ا ﴿ فاصبر لحكم ربك ولا تطع منهم أثما أو كفوراً ﴿ (سورة الإنسان، ٢٤/٧٦).

<sup>·</sup> أ رثم - لأذ.

<sup>&</sup>quot; ر: الطعام.

أ ر ث: الصدق.

<sup>°</sup> سورة الإسراء، ٣١/١٧.

ث – كانت.

ر م: إلى.

<sup>&#</sup>x27; ن: بوحدانية الله.

<sup>&#</sup>x27; ن: إن كانوا.

١٠ الآية التالية.

ثم رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يذكر آلهتهم بسوء، ويسقِههم بعبادتهم إياها، ويسفه أحلامهم ويجهلهم. وهم لم يكونوا يجدون في رسول الله صلى الله عليه وسلم مطعنا فكانوا ينسبونه إلى الكذب مرة وإلى الجنون ثانيا وإلى السحر ثالثا، وكانوا يتحذونه هزوا إذا رأوه. فكانوا يطعنون فيه من هذه الأوجه بإزاء ما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسقههم ويذكر آلهتهم بسوء مع علمهم أنه ليس بكذاب ولا ساحر ولا كاهن. ألا ترى إلى قوله تعالى: قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْرُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لا يُكذِبُونَكَ وَلٰكِنَّ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللهِ يَحْحَدُونَ. أَ فَاخِر تعالى أنهم ليسوا يكذبونه لما وقفوا منه على الكذب، بل قد كانوا عرفوه بالأمانة والصدق و لم يكونوا وقفوا منه على كذب قط، وإنما الذي حملهم على التكذيب واتخاذهم إياه هزوا ذكْرُ آلهتهم بسوء. وكذلك قال: وَإِذَا رَآكَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَشَجِذُونَكَ إِلَّا هُرُواً اللهِ عليه وسلم.

#### ﴿وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ﴾[٩]

وقوله عز وجل: وَدُوا لو تدهن فيدهنون، يخرج على هذا -إن شاء الله تعالى - هو أنك لو تركت ذكر آلهتهم بسوء ولم تُسفَّه أحلامهم لامتنعوا أيضا عما هم عليه من نسبتهم إياك إلى الحنون والسحر والكذب وغير ذلك. ولكنه كان يذكرهم بما يذكرهم وهو في ذلك محق، وهم كانوا يذكرونه بما قالوا بالباطل والزور. فيكون قوله: فَلا تُطع الْمُكَذِينَ، فيما يدعونك إلى المداهنة. ثم هم لو داهنوا كانوا في مداهنتهم محقين، فإذا تركوا ذلك فقد تركوا الحق الذي كان عليهم. ورسول الله صلى الله عليه وسلم لو داهنهم لم يكن في مداهنته محقا، فلذلك نهي عن المداهنة. وقال بعض المفسرين: أ وَدُوا لو تدهن فيدهنون،

<sup>&#</sup>x27; ن - إلى الكذب مرة وإلى الجنون ثانيا وإلى السحر ثالثا وكانوا يتخذونه.

٢ سورة الأنعام، ٣٢/٦.

<sup>ً</sup> ن - ذكر ألهتهم بسوء وكذلك قال وإذا رآك الذين كفروا إن يتحذونك إلا هزوا.

سورة الأنبياء، ٣٦/٢١.

<sup>ٔ</sup> رنم: يسفه.

<sup>ً</sup> ر ث م – يما يذكرهم.

ر: بحق.

<sup>&</sup>lt;sup>م</sup> الآية السابقة.

٩ جميع النسخ: في مداهنتهم.

۱۰ ن – المفسرين.

أي لو تَرْفُضُ ما أنت عليه من الدين ويرفضون ما هم عليه من الدين. ' وهذا لا يستقيم، لأنه إذا رفض ما هو عليه من الدين كفر، ' وهم لو تركوا ما هم عليه صاروا مسلمين، فيبقى بينهم الاختلاف الذي لأجله ' دعوا إلى المداهنة وودُّوها.

﴿ وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَافٍ مَهِينِ﴾ [١٠] ﴿ هَمَّازٍ مَشَّاءٍ بِنَمِيمٍ ﴾ [١١] ﴿ مَنَّاعٍ لِلْخَبْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴾ [١٢]

وقوله عز وجل: ولا تطع كل حلاف مهين. قيل: إن هذه الآيات نزلت في واحد يشار إليه، وهو الوليد بن المغيرة المحزومي. وفيما يشار إلى واحد لا يطلق فيه لفظة "كل"، فيقال: ولا تطع كل حلاف مهين، والحلاف المهين ليس إلا الواحد. ولكن معناه لا تطع هذا، وكلّ من يوجد فيه هذه الصفة.

ثم ذِكرُ المرء بقوله: حلَّاف مهين هماز مشاء بنميم مناع للخير معتد أثيم، / يخرج مخرج الهجاء والشتم في الشاهد، لأن ذكر المرء بما هو عليه من ارتكاب الفواحش والمساوئ تهجين له وشتم. وحلَّ الله ورسوله أن يقصدوا إلى شتم إنسان. فالآية ليست في تثبيت فواحشه، وإنما هي في موضع التوبيخ والزجر عن اتباع مثله. وذلك أنه كان من رؤساء الكفرة وممن بسطت عليه الدنيا، فكان القوم يتبعونه وينقادون له فيما يدعوهم إلى الصدعن سبيل الله. فذكر الله تعالى فيه هذه الأشياء، وأظهرها للحلق ليُزَهِدهم عن اتباعه، إذ كل من كانت فيه هذه الأحوال لم تَسْتَحُ في نفس عاقلٍ لاتباعه ولا احتمل طبعه طاعة مثله، فلا يتمكن من صد الناس عن سبيل الله تعالى. فكان في ذكره بالعيوب التي ذكرها زجر الناس عن طاعته،

ر ت م - ويرفضون ما هم عليه من الدين.

ر - ، ریر ن: کفروا.

<sup>🔭</sup> جميع النسخ: + ما.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: بأن. والتصحيح من *الشرح*، نسخة حميدية ١٧٦، ورقة ٧٩٦و.

أبو عبد شمس الوليد بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن المخزومي القرشي، (ت ١ه/٦٢٢م)، من قضاة العرب في الجاهلية، ومن زعماء قريش كلها. وكان ممن حرم الحمر في الجاهلية وضرب ابنه هشاما على شربها. وأدرك الإسلام وهو شيخ قرم، فعاداه وقاوم دعوته. وهلك بعد الهجرة بثلاثة أشهر، ودفن بالحجون. وهو والد سيف الله خالد بن الوليد (الأعلام للزركلي، ٩٥/٤).

ر - والثنم.

ث – هم.

<sup>&#</sup>x27; ن - فيه.

<sup>°</sup> ر ن م: لم تنسخ. لم تسنح: أي لم تمكن و لم تتيسر لنفس عاقل.

فذكرها لإثبات هذا الوجه، لا أن تكون فائدتها على تحصيل الشتم والهجاء. وكذلك ذِكرُ أبا لهب بالتَّبِ والحسار وما هو عليه من الفواحش ليزجُر الناس عن اتباعه. وفي هذه الآية الله ببعث بالله بالله بالله على الله عليه وسلم من الوجه الذي نذكره في سورة "تبت" إن شاء الله تعالى مم قيل المهين، من المهانة ومن الوبهنة ومن الوقن وهو الضعف. ثم قوله: هماز مشاء بالنميم وبمنعه الخير مناع للخير مُعتد أثيم، حائز أن يكون استوجب المهانة لكونه همازا مشاء بالنميم وبمنعه الخير واعتدائه. فيكون هذا كله تفسير المهين. فإن كان هكذا فقوله المهين من المتهانة هاهنا. ثم لا يجوز أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم يُحشَى عليه طاعة مَنْ هذا وصُفّه وإن يميل قلبه إليه. ولكن النهي لمكان غيره، وإن كان هو المشار إليه بالذكر. وحائز أن يكون قوله: كل حلاف مهين وكل الكلام ويكون قوله هماز مشاء بنميم، على الابتداء، فكأنه يقول: لا تطع كل حلاف مهين وكل الأهماز مشاء بنميم، وكل معتد أثيم، وكل عتل زنيم. أل وتفسير الهمزة الن شاء الله تعالى. والمشّاء بالنميم أله هو الذي يسعى في الفُرْقة بين الإخوان، تفسير "سورة الهمزة" إن شاء الله تعلى. والمشّاء بالنميم أنه والذي يسعى في الفُرْقة بين الإخوان، ويقوم فيما بينهم بالقطيعة. والمنّاع للخير؛ قال بعضهم: إنه كان يمنع أهل الآفاق مَن كان بحضرته عن اتباع رسول الله صلى الله عليه وسلم ويقول: إنه ضالً مضلٌ، فقيل: مناع للخير، لهذا.

م + ذكر.

ن: لنزجر.

ر ث م – الآيات. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٥٨و.

أن: يذكره. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; وفي التنزيل العزيز: هُولا تطع كلَّ حلَّاف مهين، في قال الفراء: المهين هنا الفاجر. وقال أبو إسحاق: هو فعيل من التهائة، وهي القلة. قال: ومعناه هاهنا: القلة في الرأي والتمييز. ورجل مهين: أي من ماء قليل ضعيف. الوهن: الضعف في العمل والأمر وكذلك في العَظْم ونحوه (لسان العرب «مهن» و «وهن»).

۳ ر: هماز.

<sup>&#</sup>x27; ر ن م: ويمنعه.

م ن يجوز؛ ن – استوجب المهانة لكونه همازا مشاء بالنميم وبمنعه الخير واعتدائه فيكون هذا كله تفسير المهين
 فإن كان هكذا فقوله المهين من المهانة هاهنا ثم لا يجوز.

ر م: وهذا.

ا ر ن: نمام.

۱۱ ر ث م – وکل.

١٢ ن: زميم. من مفهوم الآية التالية.

۱۱ ر ن م: الهمزة.

۱۴ ن: بنميم.

ومنهم من ذكر أنه كان يمنع ولده من الاختلاف إلى بحلس رسول الله صلى الله عليه وسلم. وجائز أن يكون مَنْعُه للخير هو امتناعَه عن أداء حقوق الله تعالى الواجبة في ماله. وقوله عز وجل: مُعْتَلِي، أي معتد حدود الله تعالى، أو ظالم لنفسه. وقوله عز وجل: أثيم، الأثيم هو المرتكب لما يأثم به. ال

# ﴿عُثُلِّ بَعْدَ ذٰلِكَ زَنِيمٍ ﴾ [١٣]

وقوله عز وجل: عتل بعد ذلك زنيم، العتل؛ الفَظُ الغليظ والشديد الظلومُ. وقيل: هو الفاحش اللئيم الضريبة. وقال مجاهد: العتل الشديد الأشر إلى الحلق. وقد روي في الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لا يدخل الجنة حوّاظ ولا بحعظريُّ ولا العتلُ الزنيمُ». فقال رسول الله فقال رجل من المسلمين: يا رسول الله وما الجواظ والجعظري والعتل الزنيم. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أما الجواظ فالذي مجمّع ومَتع، تدعوه لَظَى نَزَاعَةً لِلشَّوى. وأما الجعظري فالفظُ الفَلْبِ لانفَضُوا فالفظُ الغيل الذه على الله على الله الله وسلم عنه الله والشبول الله الله عنه والشري وأما المحمّع الأكول الشَّرُوب، وأما العُتلُ الزنيم هو الشديد الحَلْق، الرحيب الحَوْف، المصحّع الأكول الشَّرُوب، الواجد للطعام والشراب، الظلوم للناس. وأما الزنيم هو الدَّعِيُّ الملصق بالقوم، الملحق في النسب». الما واستداوا على ذلك بقول الشاعر:

ر ن ث - وقوله عز وجل أثبم الأثيم هو المرتكب لما يأثم به.

<sup>ً</sup> ر ث م: قد.

ث - في الحنير. `

م – يا رسول الله.

ث: هو الذ*ي.* 

يشير إلى قوله تعالى: ﴿ كلا إنها لظَي نرَّاعة للشَّوَى تدعو من أدبر و تولى وجمع فأوعى ﴾ (سورة المعارج، ٧٠/١٥-١٨). من مالافظ

<sup>.</sup> ر م – الله.

<sup>°</sup> سورة آل عمران، ۹/۳،۱۰۹.

ا روى عن ابن مسعود أن النبيّ صلى الله عليه وسلم قال: «لا يدخل الجنة بحّواظ ولا بحفظريّ ولا الْعُثْلُ الرَّنيم؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الحواظ الذي خَتَع ومَتَع. والتحفظرِيّ الغليظ. والنحتُل الرَّنيم الشديد الخلق الزحيب الجوف المصحّح الأكول الشروب الواحد للطعام الظلوم للناس». وذكره الثعلبي: عن شدّاد بن أوس: «لا يدخل الجنة بحواظ ولا بحفظريّ ولا عُمُّل زنيم» سمعتهن من النبيّ صلى الله عليه وسلم. قلت: وما الحواظ؟ قال: الحكمّاع المتاع. قلت: وما المحفظريّ؟ قال: الفَظ الغليظ. قلت: وما المُثلُ الزنيم؟ قال: الرّحيب المحوّف الوثير الخلق الأكول الشروب الغشوم الظلوم (الجامع لا حكام القرآن للقرطي، ٩ /٣٣٢).

بَغيُّ الأمِّ ذو حسب لئيمٍ ٚ

زنيمً ليس يُعرف من أبوه'

ويقول آخر:

زنيم تداعاه الرجال زيادةً كما زيد في عرض الأديم الأكارِعُ من ومنهم من يقول: الزنيم ومنهم من يقول: الزنيم هو العَلَم في الشر.

ولقائل أن يقول: إذا كان تأويل العُتُلِ ما ذُكر في الخبر، ومعنى الزنيم الدعيّ أو ما ذكر من العلامة. فكيف عُيِّر البهذه الأشياء ولم يكن له في ذلك صنع، والمرء إنما يعيِّر بما لَه فيه صنعٌ، لا بما لا صنع له فيه؟

فيجاب عن هذا من وجهين. أحدهما ما ذكرنا أن ذِكْره بما فيه من العيوب ليس لمكان المذكور نفسه، ولكن لزجر الناس عن اتباعه، لأن من اشتمل على العيوب التي ذكرها وكان مع ذلك عثلًا زنيما فأنفس الخلق تأبّي عن اتباعه. ففائدة تعييره بما أُنشئ عليه ما ذكرنا من الحكمة لا تعييره. والثاني أن ذكر أصله كناية عن سوء فعله، ليعلم أن خبث الأصل يدعو الإنسان إلى تعاطي الأفعال الذميمة، وصحة الأصل وحسنه أو نَقَاوَتَه تدعو أن صاحبه إلى محاسن الأخلاق وإلى الأفعال المرضية.

<sup>,:</sup> أبواه.

<sup>َ</sup> الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٣٣٤/٩.

ت نسب إلى حسان بن ثابت؛ الدر المصول للسمين الحلبي، ٤٠٤/١٠. انظر: تفسير الطبري، ٩٣٤/٩. والزنيم والمزنم. المستلحق في قوم ليس منهم لا يحتاج إليه فكأنه فيهم رَّنَمة. وأنشد ابن بري للخطيم التميمي، حاهلي: زنيم تداعاه الرجال زيادة كما زيد في عرض الأديم الأكارع.

وورد في الحديث أيضا: الزنيم هو الدعيُّ في النسب (لسان العرب، « زنم»). الكُراع من البَقر والغنم: بمنزلة الوظيف من الخيل والإبل والابل والحمر وهو مُشتَدَقُ الساق العاري من اللحم، يذكر ويؤنث، والجمع أكثرع ثم أكارع. وفي المثل: أعطي العبد كُراعا فطلب ذراعا، لأن الذراع في اليد وهو أفضل من الكراع في الرجل. (لسان العرب، «كرع»). ن + كان.

ر م: زنيم.

ر م: زىيم.

رم: عبر.

د - لا.

<sup>&#</sup>x27; ن: باق.

٩ جميع النسخ: عليها. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٥٨ظ.

جميع النسخ: وحسبه. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۱ ر ث م: يدعو.

#### ﴿ أَنْ كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ ﴾ [١٤]

وقوله عز وجل: **أن كان ذا مال وبنين**، فيخبر أن من يتَّبِعه يتبعه لكثرة أمواله وبنيه. ' وذلك أن كثرة المال للإنسان من أحدِ ما يستدعي قلوب الخلق إلى تعظيمه. فذكر ما فيه من العيوب ﴿ والمساوئ ً لئلا يستميل \* قلوب الضعفة إلى نفسه بماله. فيقول: كيف يتبعونه وهو بهذا الوصف الذي وصفه الله تعالى. ثم أحبر عن معاملته ْ رسول ْ الله صلى الله عليه وسلم بقوله:

#### ﴿إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ [١٥]

إذا تتلى عليه آياتنا قال أساطير الأولين، وإن كان عامًا بظاهره، لكن لم يرد به العموم، لأن [قوله تعالى:] إنْ هٰذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ، ` ليس في كل الآيات، وإنما هو في الآيات التي / هي^ في حق الإخبار عن الأمم السالفة. وأما إذا تليت عليه الآيات التي فيها دلالة إثبات الرسالة [٩٨٣٣] ودلالة التوحيد ودلالة البعث فقوله فيها ما قال في سورة المدثر: إنْ هٰذَا إِلَّا سِحْرٌ يُؤْتَرُ إِنْ هٰذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ. ' وهذا دليل على أن لا يجبُ اعتقاد ظاهر العموم ما لم يُعْلم بيقين. والغه أعلم.

#### ﴿سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُومِ ﴿ [١٦]

وقوله عز وحل: سنسمه على الخرطوم، قيل: شَيْنًا ' لا يفارقه. فجائز أن يكون جعل هذا في الدنيا لكي يعلمه ويذكره من رآه، فيحتنب صحبته، فهو يصير ١٢ شينا١٣ من هذا الوجه،

ر: وبينه.

ن - من العيوب.

ر: والمساوي.

ر ث م: يشتمل.

ر: معاملة. ن: برسول.

انظر مثلا: سورة الأنعام، ٥/٦؟ وسورة الأنفال، ٣١/٨؟ ن + ثم قوله إذا تتلى عليه آياتنا قال أساطير الأولين. وسورة المؤمنون، ٨٣/٢٣.

رم: هو.

ر: ودلالته.

سورة المدثر، ٧٤/ ٢٤-٢٥.

<sup>&</sup>quot;قال تعالى: ﴿ سَنِمَهُ عَلَى الخرطوم ﴾ أي نلزمه عارا لا يَنْمحي عنه، كقولهم: خُدِعَت أنفه. ر م: شيئا. والخرطوم: أنف الفيل، فشيقيّ أنفه خرطوما استقباحا له" (*المفردات للراغب*، «خرطوم»).

رثم - يصير.

ر م: شيئا

فيخرج هذا مخرج العقوبة لشدة تعنته على رسول الله صلى الله عليه وسلم وعظم أذاه له. لا وحائز أن يكون هذا في الآخرة، فيجعل الله تعالى في أنفه علما يتبين به ويمتاز من غيره يوم القيامة زيادة له في العقوبة، كما جعل لآكلي الربا يوم القيامة علما يعرفون به، وذلك قوله: ألَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كُمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسَ. وجائز أن يكون تسم خرطومه خصوصا من بين الكفرة، فيحشره ولا أنف له، لأنه ذكر أن سائر الكفرة يُحشرون يوم القيامة بكما وعميا وصما ولم يذكر في أنوفهم شيئا. فحائز أن يكون يُحشر ولا أنف له. الموذلك هو النهاية في القبح. والله أعلم.

#### ﴿إِنَّا بَلُوْنَاهُمْ كَمَا بَلُوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ﴾[١٧] ﴿وَلَا يَسْتَثْنُونَ﴾[١٨]

وقوله عز وجل: إنا بلوناهم كما بلونا أصحاب الجنة، فهو يحتمل وجهين. أحدهما أن يكون أهل مكة ابتُلوا بالإحسان إلى أتباع رسول الله صلى الله عليه وسلم كما ابتُلي أصحاب الحنة بالإحسان إلى المساكين أنه أخبر أن أولئك امتنعوا عن الإحسان إلى المساكين أنه فحل بهم من البلاء ما ذكر لامتناعهم عن الائتمار. أن فذكر أهل مكة أنهم إن امتنعوا عن الإحسان إلى أتباع محمد صلى الله عليه وسلم حل بهم ما حل بأولئك. وقد وُجد منهم الامتناع،

ر ث م: عظيم.

ر: أواه له؛ م: أو أهله.

<sup>ً</sup> رثم + علما.

ر: أنفسه.

<sup>ُ</sup> ر + الربوا؛ م – الربا يوم القيامة علما يعرفون به وذلك قوله. .

ث - يوم القيامة علما يعرفون به وذلك قوله الذين يأكلون الربا.

<sup>ً</sup> سورة البقرة، ٢٧٥/٢.

<sup>^</sup> ن: فيعشره.

رم: عميا.

<sup>&#</sup>x27;' لعله يشير إلى قوله تعالى ﴿ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم عميا وبكما وصما مأواهم جهنم﴾ (سورة الإسراء، ٧١٧١٧).

<sup>&#</sup>x27;' رم - له؛ ن + ولا أنف له.

۱۲ ن: إلى المساكن.

١٣ ر ث م - ثم أخبر أن أولئك امتنعوا عن الإحسان إلى المساكين.

١٤ انظر: الآيات التالية.

فابتُلوا ليسِنِينَ كسِنِي يوسفَ حتى اضْطُرُوا إلى أكل الجِيف والأقذار. أنم إن أصحاب الجنة لما مسهم العذاب وأيقنوا به أنابوا إلى الله وانقلعوا عن مساوءهم، فتاب الله عليهم ورفع البلاء عنهم. وأهل مكة تمادوا في غيّهم ولم يتوبوا، فانتقم الله منهم بالقتل يوم بدر في الدنيا، وسيوردهم إلى العذاب في الآخرة.

و [الثاني] حائز أن يكون الله تعالى لما أعرَّهم وشرفهم وصرف وجوه الخلق إليهم امتحنهم بتبحيل رسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيمه. فلما أساءوا صحبته عاقبتهم بما ذكرنا. ووسّع على أصحاب الجنة فامتحنهم بما وسّع عليهم بأن يوسِّعوا على غيرهم، فلما امتنعوا عن ذلك عوقبوا بزوال النعمة عنهم، وعوقب هؤلاء بزوال العز عنهم فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الجُوعِ وَالْحَوْفِ. والله أعلم.

وقوله عز وحل: إذ أقسموا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصبحين، فقوله: مصبحين، أي لأول وقت ينسب إلى المساء. ينسب إلى المساء. ينسب إلى اللساء. وذلك يكون في آخر الليل كما يقال: مُمْسِين، لأول وقت ينسب إلى المساء. وإذا كان كذلك فالانصرام يقع بالليل. ألا ترى إلى قوله: أَنْ لَا يَدْخُلَنَّهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِسْكِينُ، المورد بعد مُضِيّ الليل منع المساكين عن الدخول.

وقوله عز وجل: ولا يستثنون، قيل: أي لا يقولون: إن شاء الله. وقيل: لا يقولون: سبحان الله. فإن كان على هذا ففيه أن التسبيح كان مستعملا في موضع الاستثناء. وقد يجوز

ن: وابتلوا.

عن مسروق قال: قال عبد الله: إنما كان هذا لأن قريشا لما استعضوا على النبي صلى الله عليه وسلم دعا عليهم بسنين كسني يوسف، فأصابهم قخطُ وجَهَدُ حتى أكلوا العظام. فجعل الرجل ينظر إلى السماء فبرى ما بينه وبينها كهيئة الدخان من الجهد، فأنزل الله تعالى ﴿فارتقب يوم تأتي السماء بدخان مبين يغشى الناس هذا عذاب أليم ﴾ [سورة الدخان، ٤٤/ ١ - ١] قال: فأيّت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقيل: يا رسول الله استشني الله لِشَصَرَ فإنها قد هلكت. قال: «لِمُصَرّ؟ إنك لجري ٤٤ فاستسقى فشقُوا، فنزلت: إنّكُمْ عَائِدُونَ [نفس السورة، الآية ١٥]، فإنها قد هلكت. قال: «لِمُصَرّ إنك بلخري ٤٤ فاستسمى فشقُوا، النفسير، ٤٤ / ٢ -٥). وانظر أيضا: تفسير الطبري، إنّا منتقمون ﴿ الآية ١٦]. قال: يعني يومَ بَدْرٍ. (صعيع البحاري، النفسير، ٤٤ / ٢ -٥). وانظر أيضا: تفسير الطبري،

ن - أنابوا إلى الله وانقلعوا عن مساوئهم فتاب الله عليهم.

ر: امتحنوا.

<sup>ُ</sup> فيه إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكان فكفرت بأنعم الله فأذاقها الله لباس الجو ع والخوف بما كانوا يصنعونكه (سورة النحل، ١١٢/١٦).

ر: في الأخر.

<sup>ٔ</sup> سورة القلم، ۲٤/٦٨.

أن يُؤَدِّيَ معنى الاستثناء، لأن في تسبيح الرب تعالى وفي الاستثناء معنى التنزيه، لأن فيه إقرارا [دائن الله تعالى هو المغير للأشياء والمبدَّل لله أصحاب الجنة بقسمهم قصدوا قصدا يلحقهم العصيان فيه، وكان عهدهم الذي عاهدوا عليه معصيةً، وعوتبوا بتركهم الاستثناء. ففيه دلالةُ أن الله تعالى يوصف بالمشيئة لفعل المعاصي ممن يعلم أنه يختارها، " لأنه لو لم يوصف به لم يكن لمعاتبته أ إياهم بتركهم الاستثناء معني؛ إذ لا يجوز استعمال الاستثناء فيما لا يجوز أن يوصف به الرب جل وعز. ألا ترى أنه ° لا يستقيم أن يقال: إن شاء الله حاز وإن لم يشأ لم يحز، وإن شاء ضل وإن شاء لم يَضِلُّ، وإن شاء أكل وإن شاء لم يأكل. فلو لم يوصف أيضا بإضلال من يعلم منه أنه يؤثر الضلال لم يجز أن يلاموا على ترك الاستثناء، ولا مدخل للاستثناء فيه. والذي" يدل على صحة " ما ذكرنا قولُه: مَنْ يَشَأِ اللهُ يُضْلِلْهُ وَمَنْ يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ، ^ فتيين أنه يشاء إضلال من ذكرنا.

وفيه دلالة ° أن خلق الشيء غير ذلك الشيء، لأنه يستقيم أن يوصف الله تعالى بالإضلال، ولا يجوز أن يوصف بالضلال، وإن كان الإضلال خلقا له، ` ويوصف بأنه ' المحيى والمميت فلاً الستقيم أن يقال: إن شاء حيي، وإن شاء مات، وإن كان هو الذي حلقهما.

ثم ليس في قوله: إذ أقسموا، إبانة أنَّ قسمهم كان بماذا؟ " فإن كان بغير الله تعالى ففيه إبانة أن القسم قد يكون بغير الله تعالى، وإن كان قسمهم بالله تعالى ففيه حجة لأبي يوسف على أبي حنيفة رحمهما الله أن اليمين إذا كانت مُوَقَّتَةً فإن هلاك الشيء المحلوف بها قبل مُضِيٍّ وقتها لا يُسقط اليمين،

ر: التسبيح؛ م: التنزيه.

ر ث م: المعدل.

ن + بالمشية لفعل المعاصى ممن يعلم أنه يختارها.

ر ث م: لمعاتبة.

جميع النسخ - أنه. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٩٥٢و.

ر ث م + فيه.

ر ث: صحبة.

سورة الأنعام، ٣٩/٦.

ر ث م - دلالة.

<sup>٬٬</sup> ن - له.

۱۱ ر ث م: أنه.

<sup>&#</sup>x27;' ن: ولا.

۱۳ ن: لماذا.

بل يَبقى بحالها ويلزم على صاحبها حكمُ الحِنْث إذا مضي وقتها، لأن الثمر الذي حلفوا على صَرْمه قد هلك قبل الوقت الذي أُوجب فيه الصرمُ. فلو كانت اليمين يَسقط عنهم بهلاك الثمر لم يكونوا يحتاجون إلى الاستثناء، لأن الحاجة إلى الاستثناء لإسقاط المئونة التي تلزمهم بالحنث في اليمين. فلو كان هلاك / الثمر مسقطا لليمين ومئونة الحنث لاستغنوا [٢٣٨٥] عن الاستثناء. فلما لحقتهم اللائمة بتركهم الاستثناء دل أن المئونة تبقى عليهم إذا عريت عن الاستثناء، وإن كانت موقعة.

ولكن أبو حنيفة رحمه الله يُسقط عنه اليمين بهلاك الشيء المحلوف عليه إذا كانت يمينه بالله تعالى، ولا يسقطها إذا كانت بشيء من القُرب والطاعات، أعني التُذر. ' وليس في الآية إبانة أن يمينهم كانت بالله تعالى، فحائز أن يكون يمينهم بشيء من القرب فبقيت عليهم. ولأنه عاتبهم ' على ترك الاستثناء لعزمهم على المعصية، ' والاستثناء يسقط' العزيمة، لأن من عزم على المعصية وقال فيه، ' إن شاء الله، لم يصر آثما بمقالته ولا صار عازما على المعصية. وأبو حنيفة ليس يخرجه عن المعصية في اليمين الموقتة إذا عقدت على أمر من أمور المعصية. والذي يدل على أن العتاب في ترك الاستثناء للوجه الذي ذكرنا أنه لم يُذكر في شيء من الأخبار ولا ذكر في الكتاب أن أحدا منهم أمر بالتكفير، ولو كان الحنث لازما لكانوا يلامون على ترك التكفير أيضا كما لحقتهم اللائمة " بترك الاستثناء. والله أعلم.

ر - مضي.

ا ن: اليمين، صح ه.

ر: صرمة.

ر م – قبل.

م: الصوم.

ر: التمر.

<sup>ٔ</sup> ر ن ث: يلزمهم.

ن: فإن.

ر: التمر.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: الندب. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٥٩و.

<sup>&#</sup>x27; ن: غايتهم. ' .: العصدة.

۱۰ رُ ث: تقسط؛ م: تسقط.

<sup>`</sup> ر ث: في.

١٥ ر ن م: الملائمة.

#### ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رَبِّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ ﴾ [١٩]

وقوله عز وجل: فطاف عليها طائف من ربك وهم نائمون، طائف من ربك قيل: عذاب ربك، وسمى طائفا لأنه أتاهم بالليل، وكل آت بالليل فهو اطائف.

#### ﴿فَأَصْبَحَتْ كَالصَّرِيمِ ﴾ [٢٠]

وقوله عز وجل: فأصبحت كالصريم، قيل: أي الجنةُ <sup>\*</sup> كأنها صُرمت، وهم أصبحوا لِيَصْرِموها.

﴿فَتَنَادَوْا مُصْبِحِينَ﴾ [٢١] ﴿أَنِ اغْدُوا عَلَى حَرْثِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَارِمِينَ﴾ [٢٢] ﴿فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ﴾ [٣٤] ﴿فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ﴾ [٣٤] ﴿فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ﴾ [٢٤]

وقوله عز وجل: فانطلقوا وهم يتخافتون، " يَتَسَارُون فيما بينهم. فيجوز أن يكون مُسارَّتهم كانت في الأمر بالإسراع في المشي للثلا يَشْعُرَ بهم المساكين أو [أن] يتعجلوا في الخروج والمشي قبل الوقت الذي يُصبح فيه المساكين.

## ﴿وَغَدَوْا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِينَ ﴾ [٢٥]

وقوله عز وحل: وَغَدَوْا على حرد قادرين، فمنهم من ذكر أن اسم جنتهم كان حَرْدًا. وقيل: غَدَوْا على أمر قد استَسُوه فيما بينهم. وقال الزجاج: الحرد له أو جه ثلاثة. أحدها القصد. واستدل عليه بقول الشاعر:

يَحْرِد ' حَرْدَ الحِنةِ ١١ المُغلَّةُ ١٢

أَقبل سَيْلٌ كان من أمر اللهُ

ن - فهو.

ن الحية؛ ث: الحبة.

آ ر *ن ث + ق*يل.

<sup>&#</sup>x27; ن: يشارون.

<sup>°</sup> ن: مساريهم.

أن: بالأمر.

۷ ن - في المشي.

<sup>^</sup> رنم: لأن لًا.

٩ ر ث م: استئوه، ن: استقلبوه. والتصحيح مستفاد من الشرح، ورقة ٩٥٧و.

۱ ث: تحرد.

١١ ن: الحبة؛ ث: الحية.

<sup>ً &#</sup>x27; ر ث: العلة. العُلة: الدَّخل من كراء دار وأجر غلام وفائدة أرض. وأُغلَت الضياع أيضا: من الغَلَّة. قال الراجز: أقبل سَيْل جاء من عند الله يَحْرِد خَرْدَ الجنة المُغِلَّة (*لسان العرب*، «غلِّ»).

أي يقصد قصدها. والثاني هو المنع؛ يقال: أَحْردت السَّنة، إذا ' قَحَطَت ' وذهبت بركتها. ' والثالث الغضب. وَغَدَوْا على حرد قادرين، أي غضبوا على الفقراء. ' وقوله: ' قادرين، أي قادرين ' عليها في أنفسهم.

ولقائل أن يقول: إن^ في هذه الآية دلالةَ تقدم القدرة على الفعل، لأنه أثبت لهم القدرة قبل الفعل. ولكنَّ هذه القدرة ليست هي قدرةَ الأفعال، وإنما هي قدرة الأسباب والأحوال.

#### ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهَا قَالُوا إِنَّا لَصَالُونَ ﴾ [٢٦] ﴿ بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ﴾ [٢٧]

وقوله عز وحل: فلما رأوها قالوا إنا لضالون، أي قد ضللنا الطريق، فكأن عندهم أنهم قد ضلوا الطريق [و] لذلك لم يتوصلوا إلى ثمارها. ثم شطهر لهم أنهم لم يَضلوا الطريق بل حُرِمُوا بركة الثمار بجنايتهم التي بحنوها، فتذكّروا صنيعهم وندموا على ذلك فأقبلوا بالاستكانة والتضرع إلى الله تعالى فتاب عليهم. فلعل الذي قال: إنّا بَلَوْ نَاهُمْ كُمَا بَلَوْنَا أَصْحَابَ الْجَنّةِ، " يخرج على هذا،

كأن فِداءها إِذَا حَرَّدُوه أَطافُوا حُولُه سَلَكُ يَتِيم

ويروى، حَرَّدوه أي نقوه من التبن. ابن الأعرابي: الحَرْدُ القصد، والحَرْدُ المنع، والحَرْدُ الغيظ والغضب، قال: ويجوز أن يكون هذا كله معنى قوله: ﴿وغدوا على حرد قادرين﴾. قال: وروي في بعض التفسير أن قريتهم كان اسمها حَرْدَ. وقال الفراء: ﴿وغدوا على حرد﴾ يريد على حَذْ وقُدُرة في أنفسهم. وتقول للرحل: قد أقبلتُ قِبَلُكَ وقصدت قصدك و حَرْدُتُ حَرْدَكَ، قال وأنشدت:

وجاء سيْل كان من أمر الله يَحْرِدُ حَرْدَ الجَنَّةِ المغلَّةُ

يريد: يقصد قصدها. قال: وقال غيره: ﴿وغدوا على حرد قادرين﴾ قال: منعوا وهم قادرون أي واجدون، نصب قادرين على الحال. وقال الأزهري في كتاب الليث: ﴿وغدوا على حرد﴾ قال: على حدٍّ من أمرهم. قال: وهكذا وجدته مقيدًا والصواب على حَدٍ، أي على منع. قال: هكذا قاله الفراء (لسان العرب، «حرد»).

ر ث م: أي.

ر ث م: أقحطت.

ث: ركبتها.

ر: على عضب، جميع النسخ: غضب.

الحَرْدُ: الجِدُ والقصد. حَرَدَ يَحْرِد، بالكسر، حَرْدًا: قصد. وفي التنزيل: ﴿وغدوا على حرد قادرين﴾. والحَرْدُ المنع، وقد فسرت الآية على هذا، وحَرَّد الشيء منعه؛ قال:

ر: وقوله.

ر م – أي قادرين.

جميع النسخ: بأن.

ر ث م – ثم.

<sup>&#</sup>x27; سورة القلم، ۱۷/٦٨.

وهو: إنا بلونا أصحاب الجنة، فتذكروا فرفع عنهم العذاب، و لم يتذكر أهل مكة فحلَّ بهم العذابُ يوم بدرٍ، كما قال: فَمَا اسْتَكَانُوا لِرَبِهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ. '

## ﴿ قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ لَوْلَا تُسَبِّحُونَ ﴾ [٢٨]

وقوله عز وجل: قال أَوْسَطُهم، أي أعدهم. ` وقوله عز وجل: ` ألم أقل لكم لولا تسبحون، جائز أن يكون معناه: لولا تَسْتَثُنُون. ` وجائز أن يكون معناه: لولا تَسْتَثُنُون. ` وقد ذكرنا أن في الاستثناء معنى التسبيح، لأن فيه إقرارا بأن الأمور كلها تَنفُذ ` بمشيئة الله تعالى، وأنه هو المغيّر والمبدِّل دون أحد سواه.

## ﴿قَالُوا سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ﴾[٢٩]

وقوله عز وحل: قالوا سبحان ربنا، فهذا منهم توحيد وتنزيه. ^ وفي قوله: إنا كنا ظالمين، اعتراف بما ارتكبوا من الذنوب وإنابة إلى الله. وتمامُ التوبة منهم في قوله:

﴿فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَلَاوَمُونَ ﴾ [٣٠] ﴿قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ ﴾ [٣١] فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون، قالوا يا ويلنا إنا كنا طاغين، ذكر المفسرون في قوله: فأقبل بعضهم على بعض باللوم، يقول: الله قوله: فأقبل بعضهم على بعض باللوم، يقول: الناس أنت أمرتنا أن نَصْرمَها لله ليلا، وقال هذا لهذا: بل هو عملك أنت. وهذا [التأويل] لا معنى له، لأن هذا يوجب تبرئة الكل واحد منهم عن ارتكاب الذنوب. وقد سبق منهم الإقرار بالذنب

<sup>ً ﴿</sup>وَلَقَدَ أَخَذَنَاهُمُ بِالعَذَابِ فَمَا اسْتَكَانُوا لَرِيهُمْ وَمَا يَتَضَرَعُونَ﴾ (سورة المؤمنون، ٧٦/٢٣).

ر م: عدلهم.

<sup>`</sup> ر + فلما.

<sup>&#</sup>x27; ر ن م: يصلون.

<sup>°</sup> ر ن م يخرجون.

٦ رم: يستثنون.

<sup>&#</sup>x27; نُ ث: ينفذَ.

<sup>^</sup> ر ٿم:تيرئة.

<sup>.</sup> جميع النسخ: وذكر.

۱۰ ر ث م: تقول.

ا رام تصرمها.

۱۲ ن: وجب تنزیه.

بقوله: قَالُوا سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَا ظَالِمِينَ، ' وبقولهم: 'قالُوا يا ويلنا إنا كنا طاغين، فكيف يبرءون أنفسهم عن الذنوب وقد اعترفوا بها. فهذا تأويل لا معنى له. بل معناه -والله أعلم- فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون، على إدخال كل منهم نفسه في ذلك اللوم؟ أو أقبل كل واحد منهم باللائمة على نفسه حتى يكون هذا موافقا لقوله: إنا كنا طاغين. فوقوله تعالى: يا ويلنا إنا كنا طاغين، فغي هذا تمام التوبة. ففيه أنهم أظهروا الندامة على ماسبق من أوجه ثلاثة: مرة بما وصفوا أنفسهم بالظلم، ومرة بما وصفوا أنفسهم بالطلم، ومرة بما لاموا أنفسهم، ومرة بما وصفوا أنفسهم بالطغيان.

## ﴿عَسَى رَبُّنَا أَنْ يُبْدِلَنَا خَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ﴾[٣٢]

وقوله عز وجل: عسى ربنا أن يبدلنا خيرا منها، أي يبدلنا خيرا منها إذا تبنا وأنبنا إلى ربنا؛ لأنه لا يجوز أن يتوقعوا خيرا منها وهم مصرون على ذنوبهم؛ إذ قد عرفوا أنهم إنما حُرِمُوا بركة الثمار بما ارتكبوا من الذنوب، فثبت أن معناه ما ذكرنا. ويحتمل أن يكون / هذا [٩٨٤] في الآخرة، يقولون: عسى ربنا أن يبدلنا خيرا منها، في الآخرة إذا تبنا وأنبنا إليه. والله أعلم. وقوله عز وجل: إنا إلى ربنا راغبون، إلى ما عند ربنا من العطايا والمِنَنِ لراغبون، أو إلى ما وعد ربنا للتائبين من الذنوب لراغبون.

# ﴿كَذَٰلِكَ الْعَذَابُ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾[٣٣]

وقوله عز وجل: كذلك العذاب، كأنه يخاطب أهل مكة أَنْ كذلك العذاب في الدنيا في أن يأخذ أهله [حال كونهم] آمَنَ ما كانوا أو أَغْفَلَ ' ما كانوا، كما أخذ أصحاب الجنة عند الأمن إذ كان ' عندهم أنهم يقدرون على صَرْم تلك الثمار ولا يفوتهم.

الآية السابقة.

<sup>ً</sup> ٿ: وقوله عز وجل.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: القوم. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٥٩ظ.

ن ظالمن

<sup>ٔ</sup> رم: علی نسق.

ن: بالطغيان.

ن - بالظلم ومرة بما الاموا أنفسهم ومرة بما وصفوا.

<sup>&#</sup>x27; رم – أنفسهم.

ر ث: خير.

<sup>&#</sup>x27; ن ث: أعقل. <sup>''</sup>

۱۱ ر م: إذا كان؛ ث: إذ كان به.

وقوله عز وجل: ولعذاب الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون، ففي هذا إيجاب العذاب على من لم يَعْلم بالعذاب و لم يؤمن به، لأنهم لم يؤمنوا بعذاب الآخرة ولا علموا به. ثم أوجب لهم العذاب وإن لم يعلموا - ولم يُعْذَروا بالجهل، لأنهم قد وقفوا على السبب الذي لو تفكروا لعلموا بالعذاب ولأيقنوا به. وفي ذلك حجة أن لا عذر لمن تَخَلَف عن التوحيد والإيمان بالله تعالى وإن جَهِل، إلا أن يكون جهله جهل حلقة، لأن الذي أفضى به إلى الجهل هو التقصير في الطلب، وإلا لو لم يقضِر في الطلب لوجد من يدله على معرفة الصانع ووحدانية الرب تعالى.

#### ﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِنْدَ رَبِهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ [٣٤]

وقوله عز وحل: **إن للمتقين عند ربهم جنات النعيم،** وفيه ترغيب لمن لزم التقوى<sup>أ</sup> وهو الإسلام.

#### ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴾ [٣٥] ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ [٣٦]

وقوله عز وجل: أفنجعل المسلمين كالمجرمين، أي أفنجعل من جعل كل شيء سوى الله تعالى لله سالما [له تعالى] لا يشرك فيه أحدا كالذي أجرم فجعل في كل شيء سالم له شركا في العبادة والتسمية. أو يبيّن الله تعالى، أنه ولي المؤمنين وعدو المجرمين. فيقول: أفيزعم العدائي أن أسوّي بينهم وبين الأحباء والجمع بينهم. فلا نجعل اذلك، لأن فيه الضييع الحكمة، لأن الحكمة توجب التفرقة بين العدو والولي، وفي الجمع بينهما تضييعها. "ا

ن: ولا يفتوا به وفي هذا؛ ث: وفي هذا.

<sup>\....</sup> 

<sup>ً</sup> رثم - أفضى.

<sup>؛</sup> نلتقو*ي.* 

ر ن م – أي.

ر: سالما.

<sup>&</sup>lt;sup>٧</sup> جميع النسخ: بين.

ا ث - وعدو المجرمين.

ر م: فنقول.

ا ر ث م: أفئن عمر.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: لا يفعل ذلك. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٥٩ظ.

۱۲ رم – فیه.

۱۳ ر ن ث: تضیعهما.

وقوله عز وحل: ما لكم كيف تحكمون، في أن أجعل عدوي بمنزلة وليي أو وليي ممنزلة عدوي. أو أيُّ شيء حملكم على حكمكم هذا ولم يأتكم بهذا الحكم كتاب ولا معقول يوجب ذلك، فكيف تطمعون ذلك؟ أو كيف تحكمون بالجور على ربكم؟ لأن من الجور أن يجمع بين الولي وبين العدو في دار الكرامة.

ثم قوله: أفنجعل المسلمين كالمجرمين، يستقيم أن يجعل هذا حوابا للفريقين: لمن من ينكر البعث ولمن يزعم أنه شريك أهل الإسلام في الآخرة فيما يكرّمون من النعيم. فمن أنكر البعث فالاحتجاج عليه بهذه الآية هو أن العقل لا يوجب التفرقة بين الولي وبين العدو، والشكور الوالكفور. أن فأنتم إذا أنكرتم البعث فقد زعمتم على الله تعالى أنه يجعل المسلم كا كالمحرم، أو الكفور كالشكور، والعدو كالولي. ومن فعل الهذا فهو سفيه لا يصلح أن يكون حكيما. أفقي إنكار البعث تحقيق السفه وإثبات الجور، لأن من الجور أن يجمع الين الولي وبين العدو في الجزاء.

ومن ادعى الوجه الآخر، وهو التسوية بين الفريقين لِمَا تساويا في منافع الدنيا ومضارِها وفي لذاتها وشدائدها وبلياتها، فعلى ذلك يكون أمرهم في الآخرة. فحوابهم في ذلك أن الدنيا هي دار [لا] يظهر فيها العدو من الولي، والشكور من الكفور، والآخرة دار حزاء العداوة والولاية.

ر: ودي.

ر: ولي.

ر م: ووليي.

ر - هملكم على حكمكم هذا و لم يأتكم بهذا الحكم كتاب ولا معقول يوجب ذلك فكيف تطمعون ذلك أو كيف. ر ث م: يحكمون.

ر ث: أن يجعل.

ر ت. ان يجعل.

ر ثم – بين.

ر ن م: و لم. . من ا

ر بر م. در ماند

<sup>ً</sup> ر ن م: الفعل.

<sup>&#</sup>x27; ن – الشكور؛ ث + ولكنه.

۲۱ جميع النسخ - والكفور. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٠و.

۱۳ ر ت م: المسلمين.

۱۴ ر ث م: المحرمين.

١٥: جعل.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> ر: حكما.

۱۷ ر: يجعل.

۱۸ ر م – بین.

فجائز أن يقع فيما فيه ' ظهور الولاية والعداوة اتفاق. ولا يجوز وقوع الاتفاق فيما فيه الجزاء، لأن الجزاء لعداوة سبقت ولولاية سبقت، والحكمة توجب ٌ التفرقة بين الجزاءين. فلا يجوز أن يُجعل المسلم فيه كالمجرم لما فيه من تضييع الحكمة. وليس قِبَلَ المحنة معني يوجب التفرقة بينهما في المحنة. فحائز أن يقع بينهما الاتفاق في ذلك. ولأنه لو كان تفرُّقٌ بينهما في الدنيا لكانت المحنة تخرج عن حدها، والدنيا هي دار المحنة. وإنما قلنا: إن فيه إخراج المحنة عن حدها لأن المحنة تكون على الرجاء والخوف والرغبة والرهبة. فلو فُرَقَ بين العدو والولى في الدنيا، فوسِّع على الأولياء وضُيق على الأعداء لوقع اختيار وجه الولاية على الضرورة؛ لأن من علم أنه يُضَيَّقُ عليه إذا اختار وجه العداوة ويعجَّل ؛ عليه العذاب ترك ذلك الوجه ومال إلى الولاية، فيرتفع وحه المحنة. فلذلك حاز أن يجمع° بين الولي والعدو في دار المحنة ليبقى وحه الحكمة " بحاله، و لم يجز أن يجمع بينهما في الآخرة · لأنها دار حزاء، والعقل يوحب تفرقة حزائهما. والله الموفق.

وقوله عز وجل: ما لكم كيف تحكمون، في أحكم الحكماء بالسفه حيث تزعمون أنه يجمع بين الولي والعدو في الجزاء، وذلك من أعلام السفه؟ أو كيف تحكمون في أحكم الحاكمين وأعدل العادلين بالجور؟ إذ تزعمون أنه يجمع بين الفريقين في دار الكرامة ومن الجور أن يُجْمَعَ<sup>٧</sup> بينهما. وهم كانوا يقرون أن الله تعالى أحكم الحاكمين.

## ﴿أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ فِيهِ تَدْرُسُونَ﴾ [٣٧] ﴿إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَا تَخَيَّرُونَ﴾ [٣٨]

وقوله عز وجل: أم لكم كتاب فيه تدرسون، فحاجَّهم أولا بما يوجبه الحكمة، وهو أنكم تعلمون أن الحكمة توجب التفرقة بينهما، فإن كنتم تذعون الحمع فيما بينهما [٨٣٤] بالحكمة فأنتم تعلمون أن الحكمة توجب التفرقة بينهما، / وإن كنتم تدعون ذلك من كتاب فأي كتاب من عند الله جاءكم، فيوجب التسوية بينكم وبين الأولياء؟ وأي رسول أخبر لكم أنكم تساوون الأولياء في نعيم الآخرة؟ ثم وجه المحاجة بالكتاب، هو أن مشركي العرب

جميع النسخ: يوجب.

ن: يفرق.

ر م: ينعجل.

ر: يجعل.

ن: المحنة.

رم: يقع.

لم يكونوا يؤمنون بالكتاب ولا بالرسل، ولو كانوا يؤمنون بهما لكانوا يقدرون أن يقولوا: الن الله الله الكتاب ولا بالرسل، ولو كانوا يؤمنون بهما لكانوا بذلك. ولكنهم إذا كانوا لا يؤمنون بهما صار هذا الوجه الذي ذكره الله تعالى حجة "لازمة عليهم. والله أعلم. وقوله: إن لكم فيه لما تخيرون، أي وفي ذلك الكتاب [هل] تجدون أن لكم فيه ما تخيرون.

# ﴿ أَمْ لَكُمْ أَيْمَانُ عَلَيْنَا بَالِغَةً إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحْكُمُونَ ﴾ [٣٩]

وقوله: أم لكم أيمان علينا بالغة إلى يوم القيامة إن لكم لما تحكمون، وهذا أيضا صلة الأول، أي هل شهدتم الله تعالى أقسم لكم أنه هكذا كما تحكمون؟ وهذا كقوله تعالى: أم كُنْتُم شُهَدَاءَ إِذْ وَصَاكُمُ الله بِهٰذَا، فأخذهم [في هذه الآية] بالمقايسة أولا، وهو قوله التعالى: قُلْ آلذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأُنْتَيَيْنِ، فلما لم يتهيأ لهم تثبيت ذلك بالقياس والمعقول احتج عليهم بقوله: أم كُنتُم شُهدَاءَ إِذْ وَصَاكُمُ الله بِهذَا. القائم وقد عرفوا أنهم لم يشهدوا، وما ادَّعَوْه لا ثبات له إلا مِن الوجوه التي ذكرها. او إذا لم يُثبتوا بشيء من ذلك تبين عندهم فساد دعواهم. فهذا أيضا مثله وهو أنه سألهم عن إيراد الحجة، إما من جهة الحكمة أو من جهة الكتاب أو من جهة الشعالى وحد يشهدون على الله تعالى أنه يفعل ذلك. وقوله: بالغة، أي وكيدة، أو بُلِغت إليكم عن الله تعالى.

رم: يقولون.

<sup>ٔ</sup> ر: فوجه.

ن – فيه.

ر: تذكر.

<sup>&#</sup>x27; ن – حجة.

ن: يجدون.

۲ جميع النسخ: لما تخيرون.

ا ر: تشهدتم.

<sup>&#</sup>x27; ر: يحكمون.

۱ ن: مكذا.

<sup>٬٬</sup> ر م: كقوله.

<sup>`` ﴿</sup>وَمِن الْإِبَلِ اثْنَيْنَ وَمِن البَقَرِ اثْنَيْنَ قُلَ الذّكرين حرم أَمِ الأُثْقَيَيْنِ أَمَا اشتملت عليه أرحام الأنثيين أم كنتم شهداء إذ وصاكم الله بهذا فمن أظلم ممن افترى على الله كَذِبا لِيُضلَّ الناسَ بغير علم إن الله لا يهدي القوم الظالمين﴾ (سورة الأنعام، ١٤٤/٦).

<sup>&</sup>quot;' ن: ها.

۱۱ ن: بدين.

#### ﴿سَلْهُمْ أَيُّهُمْ بِذَٰلِكَ زَعِيمْ ﴾[٤٠]

وقوله عز وحل: سلهم أيهم بذلك زعيم، يقول: فإنهم تَعَنَّتُوا مع هذا كله في أن يدوموا على دعواهم من غير حجة تشهد لهم، فسلهم، أي أطلبهم بالزعيم، أي من يَكُفُلُ لهم أن الأمر كما يزعمون.

#### ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ فَلْيَأْتُوا بِشُرَكَائِهِمْ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ﴾[٤١]

وقوله عز وحل: أم لهم شركاءُ فليأتوا بشركائهم إن كانوا صادقين، أي شركاءُ يشفعون لهم يوم القيامة؟ وقال بعضهم: أم لهم شهداء ممن عندهم كتاب يشهدون لهم بما يذكرون؟

#### ﴿يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ﴾ [٤٢]

وقوله عز وجل: **يوم يكشف عن ساق**، أي يكشف عن موضع الوعيد بالشدائد والأهوال. والساق الشدة، وسُقِيَ الساق ساقا لأن الناس شِدَّتُهُم في سُوقهم، إذ بها يحملون الأحمال، فكين بالساق عن الشدة. وقيل أيضا: إنهم كانوا إذا أبتُلوا بشدة وبلاء كشفوا عن أَسْوُقِهم، فكين بذكره عن الشدة، لا أن يراد بذكر الساق تحقيقُ الساق. والله أعلم.

وقوله عز وحل: ويُدْعَوْن إلى السجود فلا يستطيعون، يحتمل أن يكون هذا على دعاء الحال، ويحتمل أن يكون على دعاء الأمر. فأما دعاء الحال فهو أن من عادات الخلق أنه إذا اشتد بهم الأمر وضاق فَرِعوا إلى السجود. فجائز أن يكون ما حل بهم من الأحوال والشدائد يدعوهم إلى السجود، فيتهمم في بذلك فلا يستطيعون، فيكون قوله: ويدعون إلى السجود، أي تدعوهم الحالة إلى السجود، فهذا دعاء الحال. وجائز أن يؤمروا بالسجود ويُمتحنوا به. ثم إن كان التأويل على الأمر فيحتمل أن يكون ذلك يوم القيامة، وجائز أن يكون وقت الموت. وإن كان على دعاء الحال فذلك يكون عند الموت.

جميع النسخ + لهذا.

<sup>ً</sup> م – وسمى الساق ساقا لأن الناس شدتهم في سوقهم إذ بها يحملون الأحمال فكني بالساق عن الشدة.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: بأنهم.

ر ثم: شدة.

<sup>°</sup> رم: سوقهم. الشُوق والأَسْؤق: جمع الساق.

<sup>ً</sup> م + دعاء الأمر.

۱ *ث +* التي.

ثم الأمر بالسحود يحتمل وجهين. أحدهما أن يكون على حقيقة الفعل. ويحتمل أن يكون على الاستسلام والخضوع؛ إذ السحود في الحقيقة هو الخضوع والاستسلام. وكل سحود ذكر في القرآن وأريد به عين السحود فليس يجب بتلاوته السحود. وكل ما أريد منه الاستسلام والخضوع فهو الذي يجب بتلاوته السحود. ثم إن ذُكِرَ في أهل الكفر فإنما يراد منهم الاستسلام بالاعتقاد، ليس بعين الفعل. وأهل الإسلام قد وجد منهم الاستسلام بالاعتقاد، فيلزمهم أن يستسلموا من جهة الفعل. فحائز أن يكون هذا لمّا عاين الشدائد والأفزاع استسلم لله تعالى وخضع له فلم يقبل ذلك منه، لأن تلك الدار دار جزاء وليست بدار محنة.

والثاني أن السحود هو بذل النفس لما طُلب منه طائعا. "وإذا أشرف المراعلي الموت طُلب منه في ذلك الوقت بذل روحه لا بذل نفسه. فإذا كان كافرا بالله تعالى اشتد عليه بذل روحه لما يعلم أن مصيره إذا قبض إلى العذاب، وكره ذلك الشد الكراهة، كما قال عليه الصلاة والسلام: «من كره لقاء الله كره الله لقاءه ومن أحب لقاء الله أحب الله القاءه». فسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقال: «ذلك عند الموت». وفهو لما يرى من المكروه يَجلُ الله بعد الموت يكره قبض روحه. فيكون قوله: فلا يستطيعون، إن كان المراد من قوله: ويُدْعَون إلى السجود، عند الموت على ذلك. "والمؤمن إذا رأى ما أُعَدَّ له من الكرامات ودَّ أن يُقْبض روحه سريعا ليصل إلى الكرامات. وإن كان هذا بعد البعث وأريد من السحود تحقيقه، ففيه تذكير لهم أنهم لم يكونوا يُمْتحنون في الدنيا بالسحود لمنفعة تصل إلى الله تعالى أو لحاحة له إلى ذلك،

<sup>ُ</sup> ر – وكل سجود ذكر في القرآن وأريد به عين السجود فليس يجب بتلاوته السجود وكل ما أريد منه الاستسلام والخضوع فهو الذي بجب بتلاوته السجود ثم إن ذكر في أهل الكفر فإنما يراد منهم الاستسلام.

ر: بالاعقاد.

<sup>ً</sup> ر: الاعتقاد.

<sup>&#</sup>x27; ر: بذلك. ' م: طابعا.

<sup>،</sup> حید. <sup>1</sup> رث م - لا بذل نفسه فإذا کان کافرا بالله تعالی اشتد علیه بذل روحه.

<sup>&#</sup>x27; ث م – ذلك. أي كره بذل روحه.

<sup>′</sup> ر − الله.

<sup>ً</sup> مسند أحمد بن حنبل، ٢٠/٢؛ وصحيح البخاري، الرقاق ٤١؛ وصحيح مسلم، الذكر ١٤-١٨.

۱۰ ن: ويحل.

<sup>&#</sup>x27;' أي إن كان المراد من قوله: ﴿ويدعون إلى السحود﴾ عند الموت يكون قوله: ﴿فلا يستطيعون﴾ محمولا على كراهة بذل الروح.

وإنما امتحنوا بالسجود لمكان أنفسهم؛ إذ لو كان الامتحان لمنفعة ينالها الله تعالى لما كانوا يُمْنعون عنه في القيامة. و*الله أعلم*.

وقال كثير من أهل الكلام: لا يجوز أن يمتحنهم الله تعالى بعد البعث بالسجود، إذ تلك الدار ليست بدار محنة، وإنما الأمر بالسجود يخرج لخرج التوبيخ. وكذلك زعم جعفر بن حرب الدار ليست بدار محنة، وإنما الأمر بالسجود يخرج كغرج التوبيخ. وكذلك زعم جعفر بن حرب مدا على التوبيخ؛ يقال للرجل إذا كان / مُكثرا فذهب ماله ولم يؤد الزكاة ولا حج في حال يسره: محبح الآن وزَكِ الآن، ليس يراد به أن أوْجِد الفعل، ولكن يراد به تذكيره وتوبيحه. فهذا الذي قالوه محتمل. ويحتمل أن يمتحنوا بالسجود للوجوه التي ذكرنا، وهو أن يظهر عند الممتحنين أن منافع سجودهم راجعة إليهم لا إلى الله تعالى.

وقوله عز وجل: فلا يستطيعون، فجائز أن يكون هذا على نفي استطاعة الأحوال والأسباب، أو لا يستطيعون^ للأشغال التي حلت بهم والأفزاع التي ابتُلُوا ٩ بها.

﴿ خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَةً وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ [٤٣] وقوله عز وحل: وقد كانوا يدعون إلى السجود وهم سالمون، ففيه أن الفرائض إنما يجب عند سلامة الأسباب. والله أعلم. "

﴿فَذَرْنِي وَمَنْ يُكَذِّبُ بِهِٰذَا الْحَلِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ﴾[٤٤] وقوله عز وحل: فذرني ومن يكذب بهذا الحديث، فحائز أن يكون الحديث هو القرآن. وحائز أن يكون أريد به البعث، وهو الغالب أن يكون هو المرادّ.

جميع النسخ: ينال.

ر – علی.

<sup>ً</sup> ر ث م - ولا؛ ن: وحج. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦٠ظ.

اً راث: بشره.

<sup>°</sup> ر: حج بزل؛ ن م: حج زل.

جميع النسخ: يريد. والتصحيح من المرجع السابق.

۷ رم: تذکره.

<sup>^</sup> رم – فجائز أن يكون هذا على نفي استطاعة الأحوال والأسباب أو لا يستطيعون.

<sup>&</sup>lt;sup>٩</sup> ر ث م: ابتلي.

<sup>&#</sup>x27; ث – وقوله عز وجل وقد كانوا يدعون إلى السجود وهم سالمون ففيه أن الفرائض إنما يجب عند سلامة الأسباب والله أعلم.

وقوله عز وحل: سنستدرجهم من حيث لا يعلمون. قال القُبِّي: الاستدراج هو الأدنى من المَهْلكة درحة فدرحة حتى يَهْلك. (وقيل سنستدرجهم، أي نُنعم عليهم، ونُنسيهم شكرها بالإملاء، وينزل بهم العذاب والهلاك آمَنَ ما كانوا.

#### ﴿وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ﴾ [٤٥]

وقوله عز وجل: وأملي لهم إن كيدي متين. والأصل أن الكيد والمكر والاستدراج يقتضي معنى واحدا، وهو أن يأخذ من وجه أمنه ويراقب وجوة هلاكه؛ وهو يستعمل في الخلق على وجه يُذَمُّ أهله. فهو يضاف إلى الله تعالى ليس على جعل ذلك اسما له، إذ لا يجوز له أن يسمى ماكرا كائدا مستدرجا، وإنما يضاف إليه في حق الجزاء. وذلك الجزاء في الحقيقة ليس بكيد، ولكن قد يجوز أن يسمى الجزاء؛ باسم ما له الجزاء، كما يسمى جزاء السيئة سيئة وإن لم يكن الجزاء سيئة، وكما سمى جزاء الاعتداء اعتداءً فكذلك سمى جزاء الكيد كيدا على هذا المعنى، لا أن يكون ذلك منه كيدا في الحقيقة. أو نقول أبأن الذم إنما يلحق الماكر والكائد إذا استعمله في وَلِيّه وصَفِيّه، فأما إذا مكر بعدوه وكاد به فذلك مما لا بأس به ولا يُذَمُّ عليه فاعله. وما أضيف من الكيد إلى الله تعالى فذلك حالً بأعدائه ليس بأوليائه، فلم يكن فيه إلحاق معنى مكروه بالله تعالى.

ثم الأصل أن يُنظر في الفعل: لماذا أضيف إلى الله تعالى بحقيقة أم بمجاز؟ فإن كانت الإضافة بحق المجاز فلا يُجعل ذلك اسما له، لأنه لا يجوز أن يقال: هو كاتب، نافخ ' روح،

انظر: تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة، ١٦٦.

<sup>ً</sup> ر ن م: أمر؛ ث: أم. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦١و.

<sup>&#</sup>x27; ن - له.

ا ر ث م - وذلك الجزاء في الحقيقة ليس بكيد ولكن قد يجوز أن يسمى الجزاء.

ر ث - وإن لم يكن الجزاء سيئة.
 لعل المؤلف رحمه الله تعالى يشير إلى قوله تعالى: ﴿ووجزاء سيئة سيئة مثلُها فمن عفا وأصلح فأجره على الله إنه لا يحب الظالمين﴾ (سورة الشورى، ٢٤٠/٤٢).

ر: الاعتدال.

لا لعل المؤلف رحمه الله تعالى يشير إلى قوله تعالى: ﴿فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم﴾ (سورة البقرة، ١٩٤/٢).

ر ث م: يقول.

ن: إن.

<sup>٬</sup>۱ ر: نافع.

ولا كائد ولا ماكر، اذ لا يتحقق ذلك منه. وما كانت إضافته لأجل التحقيق فإنه يستقيم أن يُسَمَّى به، لأنه يستقيم أن نسميّه مُنْعما مُفْضلا خالقا وحمانا، إذ الإنعام والإفضال والخلق موجود منه.

وقوله عز وجل: هتين، أي قوي ثابت. فقوله تعالى: إن كيدي هتين، أي كيدي لأوليائي على أعدائي ثابت، ليس ككيد الأعداء لأن كيد الأعداء بكيد الشيطان، وكيد الشيطان ضعيف. تو الأصل أن الكيد الذي أضيف إلى الله تعال حق، والحق قوي ثابت لا مَدْفَعَ له وكيد الشيطان باطل، وليس للباطل قرار، بل هو كما قال الله تعالى: أُختُثَتْ مِنْ قَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَارٍ. ^

# ﴿أَمْ تَسْأَفُهُمْ أَجْرًا فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ﴾ [٤٦]

وقوله عز وجل: أم تسألهم أجرا فهم من مغرم مثقلون. الأصل أن الرسل عليهم السلام لم يكونوا يدعون الخلق إلى ما يستثقله عقل أو طبع، بل كانوا يدعونهم إلى ما يُخِفّ ويَسْهُل على الطبع والعقل الإحابة له؟ ' لأنهم كانوا' يدعونهم إلى التوحيد، وهم كانوا يعبدون غير واحد من الآلهة، وعبادة ' الواحد أيسر من عبادة ' عدد؛ وكانوا يدعونهم إلى الصدق وإلى مكارم الأخلاق، والإحابة ' بمثله أمر يسير. فيقول: ' أحملت عليهم أجرا فَتَقُل عليهم ذلك مع تيسيره عليهم؟ فيخرج ذكر هذا مخرج تسفيه أحلامهم.

ر: وماكر؛ ن: ولا ما ذكر.

۲ ر: ستقیم.

٣ جميع النسخ: أن يسميه.

ر – مفضلا.

<sup>&#</sup>x27; ر: خالق.

ن: ضعيف. يشير إلى قوله تعالى: ﴿الذين آمنوا يقاتلون في سبيل الله والذين كفروا يقاتلون في سبيل الطاغوت
 فقاتلوا أولياء الشيطان إن كيد الشيطان كان ضعيفا ﴿ (سورة النساء، ٧٦/٤).

<sup>&</sup>lt;sup>٧</sup> ثابت قوي.

<sup>ً ﴿</sup> وَمَثَلُ كَلَّمَةٍ حَبِيثَة كَشَجَرَة حَبِيثَة اجتئت من فوق الأرض ما لها من قرار﴾ (سورة إبراهيم، ٢٦/١٤).

رم: يدعونه.

۱ ن – له.

۱۱ ر ث م: كأنهم.

<sup>.</sup> `` ر ث – عبادة.'

<sup>٬</sup>۱ ر ن: عابدة.

<sup>&</sup>quot; ر م – والإجابة.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵</sup> ن ث م: فنقول.

### ﴿ أَمْ عِنْدَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتُبُونَ ﴾ [٧]

وقوله عز وجل: أم عندهم الغيب فهم يكتبون، فهذا يحتمل أوجها. أحدها أم عندهم علم الغيب بالذي ادَّعُوا أنَّا نجعل المسلمين كالمجرمين، وذلك مكتوب عندهم أو عند سلفهم عِلْمَ الغيب، فوجدوه في كتبهم ويعلم به محلفهم فيخاصمونك به ثم هم قوم لم يكونوا يؤمنون بالكتب ولا بالرسل، فكيف يخاصمونك ويكذبونك فيما تنجرهم، وإنما يوصَل إلى التكذيب بما يَتُبُثُ من العلم بخلافه ويتأيد بأحد الوجهين اللذين ذكرناهما. أو يكون هذا في موضع الاحتجاج عليهم حين زعموا "أنَّا نعبد الأصنام ليقرِّ بُونا إلى الله ويكونوا لنا شفعاء ". فما الذي حملهم العلى هذا الدعوى، أم العدم علم الغيب فهم يكنون أو أن يكون القوم قد ألزموا أنفسهم الدنيوية بدين الله وأقروا له بالألوهية، وذلك يُلزمهم العمل ما فيه تبحيل الله تعالى وما به يشكر الخلائق، وذلك لا يعرف إلا بالرسل عليهم السلام. فقد عرفوا حاجة أنفسهم إلى من يعلِّمهم علم الغيب. فما لهم امتنعوا عن الإجابة لرسول الله صلى الله عليه وسلم مع حاجتهم إليه، أم الأعنجم علم الغيب فيستغنُون به أله الرسول عليه الصلاة وال سلم مع حاجتهم إليه، أم المناهم علم الغيب فيستغنُون به عن الرسول عليه الصلاة وال سلم مع حاجتهم إليه، أم المناهم علم الغيب فيستغنُون به عن الرسول عليه الصلاة وال سلم مع حاجتهم إليه، أم المناه علم الغيب فيستغنُون به عن الرسول عليه الصلاة وال سلم هم حاجتهم إليه، أم المناه علم الغيب فيستغنُون به عن الرسول عليه الصلاة وال سلم مع حاجتهم إليه أم المناه علم الغيب فيستغنُون به عن الرسول عليه الصلاة وال سلم علم الغيب فيستغنُون به عن الرسول عليه الصلاة والم الله عليه الصلاة والله الم الله عليه الصلاة والم الله عليه الملاء والم الله عليه المؤلى الله عليه الصلاة والم الله عليه الصلاة والم الله عليه المؤلى المؤلى

جميع النسخ: أن.

<sup>ُ</sup> يشير إلى الآية ٣٥ من هذه السورة.

ر + فيخرج ذكر هذا مخرج.

ر: أم.

ا ن: فحلدوه.

ر: حلقهم.

ن: يخبرهم.

ن: ثبت.

يشير المؤلف رحمه الله إلى قوله تعالى: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَا لِيقْرِبُونَا إِلَى اللهِ زَلْفَى﴾ (سورة الزمر، ٣/٣٩)؛ وقوله:
 ﴿ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله قل أَتْنَتِئُونَ الله بما لا يعلم
 في السماوات ولا في الأرض سبحانه وتعالى عما يشركون﴾ (سورة يونس، ١٨/١٠).

۱۰ ن: عملهم.

۱۱ ث: أما.

۱۲ ر ث: بتبحیل.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: أن ما.

<sup>`</sup>ر – به.

<sup>°&#</sup>x27; ن - عليه الصلاة والسلام.

﴿ فَاصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴾ [٤٨]

وقوله عز وجلّ: فاصبر لحكم ربك، إن حُكم الله تعالى في الرسل ثلاثة. أحدها أن لا يدعوا على قومهم بالهلاك وإن اشتد أذاهم من ناحيتهم حتى يؤذن لهم. والثاني أن لا يفارقوا قومهم وإن اشتد بهم البلاء إلا بإذن الله تعالى. والثالث أن لا يقضِروا في التبليغ وإن خافوا على أنفسهم. ثم من وراء هذا عليهم أمران. أحدهما أنهم أمروا أن لا يغضبوا إلا لله تعالى. والثاني أن لا يحزنوا لمكان أنفسهم إذا أذاهم قومهم، / بل يحزنون لمكان أولئك القوم إشفاقا عليهم منه ورحمة بما يجلُ عليهم من العذاب بتكذيبهم الرسل، فهذا هو حكم ربك. ويحتمل أن يكون قوله تعالى: فاصبر لحكم ربك، أي لا تجازهم الصنيعهم ولا تستعجل المناب.

وقوله عز وجل: ولا تكن كصاحب الحوت إذ نادى وهو مكظوم، [يحتمل وجهين: أحدهما ما] قيل: نادى " على قومه بالدعاء عليهم بالهلاك. لكنه لم يظهر دعاؤه على قومه عندنا، وإنما ظهرت منه المفارقة والمغاضبة على قومه، بقوله: وَذَا النُّونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا. " لم يكن له أن يفارقهم فيقول: " اصبر بما حكم عليك ربك من ترك المفارقة عن قومك، ولا تكن كصاحب الحوت، الذي فارق قومه قبل بحيء الإذن له من الله تعالى.

جميع النسخ: ثلاث.

ن: من ناجيتهم.

<sup>ً</sup> ر ث م: لا تفارقوا.

ن: لهم.

<sup>ٔ</sup> رم: أن لا تقصروا.

ر ث م: من وراه.

<sup>·</sup> ر ث م - أنهم.

ر ت: إلا الله. - ر ث: إلا الله.

٠٠٠ ن: لا تحازيهم. '

٠. لا جوريهم. ١ .

۱۱ ن؛ بصنیعهم.

۱۲ ر م: واستعمل؛ ث: واستعجل.

۱۲ ر: ونادي.

<sup>11</sup> هوذا النون إذ ذهب مغاضبا فظن أن لن نقدر عليه فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك (سورة الأنبياء، ١٨٥/٢١).

<sup>°</sup> ن: فنقول. أي فيقول الله تعالى.

والثاني أن يونس عليه السلام لم يصبر على أذى ' قومه، بل فارقهم حتى ابتُلُي ببطن الحوت. ثم فَزِع بالدعاء إلى الله تعالى ليُخَلِّصه من بطنه. فيقول: عليك الصبر مع قومك ولا تكن كصاحب الحوت، حيث لم يصبر مع قومه فابتلي بما ذكر حتى احتاج إلى أن ينادي في الظلمات: أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّ كُنْتُ مِنَ الظَّلِمِينَ، لا فَتُبْتَلَى النَّانِ أَنْتَ أَيضًا عَثْلُ مَا ابتلي هو به.

ثم لا يجوز أن تلحقه اللائمة ويعاتَب على ما دعا في بطن الحوت، لأن ذلك عذاب ابتلي به، ولا ينبغي للمرء أن يصبر على العذاب، بل عليه أن يبتهل إلى الله تعالى ليكشف عنه، وإنما لحقته اللائمة بمفارقته قومه ولتركه الصبر معهم.

# ﴿لَوْلَا أَنْ تَدَارَكُهُ نِعْمَةً مِنْ رَبِّهِ لَنُبِذَ بِالْعَرَاءِ وَهُوَ مَذْمُومٌ ﴾ [٤٩]

وقوله عز وجل: لولا أن تداركه نعمة من ربه لنبذ بالعراء وهو مذموم، نعمة ربه هي ما وفقه للتوبة والإنابة وما قبل منه توبته، وكان له ألا يقبلها، إذ هو إنما أتى التوبة بعد أن صار إلى تلك المضائق، وابتلى بالشدائد، وجاءه بأس الله. ومن حكمه أنه لا يقبل التوبة بعد نزول العذاب والشدة. ألا ترى إلى قوله تعالى: قَلَمًا رَأُوا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنًا بِاللهِ وَحُدَهُ إلى قوله تعالى: فَلَمًا رَأُوا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنًا بِاللهِ وَحُدَهُ مِن الله تعالى عليه. وقوله: لنبذ بالعراء، هو المكان الخالي، فلو لم يتب الله تعالى عليه لكان يلبث في بطنه إلى يوم يُبْعثون. ثم ينبذ بعد ذلك بالعراء وهو مذموم، لكن الله تعالى تعليه عليه بقبول توبته [كما قال:] فَنَبَذْنَاهُ بِالْعَرَاءِ وَهُو سَقِيمٌ، " محموم. فقوله: لنبذ بالعراء وهو مذموم، لكن الله تعالى تفضل عليه بقبول توبته [كما قال:] فَنَبَذْنَاهُ بِالْعَرَاءِ وَهُو سَقِيمٌ، " محموم. فقوله: لنبذ بالعراء وهو مذموم،

۱ ر ث: على أدى.

<sup>`</sup> سبقت قریبا،

<sup>ٔ</sup> ن بینلی

أ جميع النسخ: ان يلحقه.

<sup>°</sup> جميع النسخ: لحقة. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦١و.

أحميع النسخ: ربك هو.

٧ جميع النسخ + به.

م ﴿ ﴿ وَلَمُوا بِأَسْنَا قَالُوا آمَنَا بِاللَّهِ وَحَدَّهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَا بِهِ مَشْرَكِينَ فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَا رَأُوا بِأَسْنَا سَنَةَ اللَّهِ الَّذِي قَدْ تَحَلَّتُ فِي عِبَادَهُ وَحَسْرَ هَنَالِكَ الكَافِرُونَ ﴾ (سورة المؤمن، ٨٤/٤٠–٨٥).

<sup>ٔ</sup> رم:نبد۔

ا ﴿ وَلُولا أَنه كَانَ مِنَ الْمُسْتِحِينَ لَلْبَتْ فِي بَطْنَهِ إِلَى يَوْمُ يَبْعِثُونَ فَنَبَدْنَاهُ بِالعراءُ وَهُو سَقِيمٌ وَأَنْبَتَنَا عَلَيْهُ شَجَرَةٌ مِن يَقْطِينِ ﴾ (سورة الصافات، ١٤٣/٣٧ - ١٤٦).

وقوله عز وجل: لولا أن تداركه نعمة من ربه، فنعمته عليه كانت من ثلاثة أوجه. أحدها في تذكير الزلة، وذلك كان بالنقام الحوت إياه، وكان عنده أن مفارقته قومه لم يكن زلة، لأنه إنما فارقهم لأن قومه كانوا له أعداء في الدين، ففارقهم لينجو منهم ولييسلم له ديئه، ولا يسمع المكروه منهم في الله تعالى.

والثاني أن أ في مفارقته إياهم تخويفا منه للم منه العداب، لأن القوم كان لا يفارقهم نبيهم من بين أظهرهم إلا عند ما يريد [الله] أن ينزل بهم العداب، وذلك مما يدعوهم إلى الانقلاع عما هم فيه، ويدعوهم إلى الفزع إلى الله تعالى.

و [الثالث] من خوّف آخر بأمر فيكون فيه دعاؤه إلى الهدى كان محمودا مصيبا. ولأن مفارقته إياهم هي التي دعتهم إلى الإسلام فأسلموا، لقوله: فَآمَنُوا فَمَتَّعْنَاهُمْمْ إِلَى حِينٍ. ومن كانت مفارقته لهذه الأوجه التي ذكرناها، لم تُعَدَّمُ مفارقته زلة، بل عدت من أفضل شمائله. ولكن لحقته اللائمة مع هذا كله لما ذكرنا أن الرسل لا يسعهم أن يفارقوا قومهم وإن اشتد عليهم الأذى من جهتهم إلا بعد وجود الإذن من الله تعالى، وكانت مفارقته تلك بغير إذن. والله أعلم.

ثم كان \* في ظنه أن ليست تلك المفارقة زلة. ألا ترى إلى قوله تعالى: فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ. `` قيل في التأويل: أي لن نُصَيِّق `` عليه، وقيل: أي لن نعاقبه. `` ولولا '` أن عنده أن تلك المفارقة

ر ث م - منهم.

ر ث م – أن.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: تخويف.

رم: منهم.

<sup>&#</sup>x27; ر: ما.

<sup>ً</sup> سورة الصافات، ١٤٨/٣٧.

ر م: ذكرنا.

اً راثام: لم يعد.

<sup>°</sup> ر ٹ م: کانت.

<sup>&</sup>quot; هوذا النون إذ ذهب مغاضبا فظن أن لن نقدر عليه فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين (سورة الأنبياء، ٨٧/٢١).

ا ر ن م: أن لن يضيق.

۱٬ ن: لن يعاقبه؛ م: لن تعاقبه.

۱۳ ر ث م: فلولا.

ليست بزلة وإلا كان لا يظن هذا، فتبين عنده بالتقام الحوت إياه وبما أفضى إليه من الشدائد أن تلك زلة منه، وتذكير الزلة من إحدى النعم. والنعمة الثانية والثالثة ما ذكرناهما من توفيق الله تعالى إياه بالتوبة وإكرامه عليه بقبولها. ومن مُحكمه أن لا يقبل التوبة ممن جاءه بأس الله وأحاط به العذاب، وهو إنما فزع إلى التوبة بعد ما عاين العذاب وجاءه بأس الله تعالى.

وجائز أن يكون حكمه هذا في الكفرة ليس في المؤمنين، لأنه قال في آية أخرى: يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لَا يَثْفَعُ نَفْسًا إِيمَائُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَائِهَا بَحَيْرًا، ' ففيه ' إشارة إلى أن من سبق منه الإيمان قبل أن يأتيه آيات ربه أو سبق منه كسب الخير من بعد الإيمان فإن إيمانه في ذلك الوقت ينفعه. وقال في أهل الكفر: قَلْمًا رَأُوا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنًا بِاللهِ وَخَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَا بِهِ مُشْرِكِينَ، فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ، ' فهذا حكمه في أهل الشرك. وقال: وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيْعَاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْثُ قَالَ إِنِي تُبْتُ اللهِ لِلَّذِينَ يَعُمَلُونَ السَّيْعَاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْثُ قَالَ إِنِي تُبْتُ اللهُ لِللهِ لِللَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيْعَاتِ حَتَى إِنَّا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِللَّذِينَ يَعْمَلُونَ النَّنِ يَكُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ. ^ فثبت أن ما ذكرنا من الحكم هو حكمه في أهل الكفر السُّوء بِحَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ. ^ فثبت أن ما ذكرنا من الحكم هو حكمه في أهل الكفر السِّق منه وارتكاب معصية، فهو ليس يحتاج إلى إثبات / آيات فينبهه على أن الذي فعله زلة. فحائز [١٨٥٠] أن تقبل منه التوبة في ذلك الوقت كما تقبل ' قبل ' تلك الحالة. وأما الكافر فعنده أن ما سبق منه أن تنبهه عن غفلته، ' وتذكُرة ومعصية، فيحتاج إلى آيات تنبهه عن غفلته، ' وتذكُره ' أن الذي فعله معصية.

ر ث م – هذا.

ن التقام.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> رم: جاء.

أ سورة الأنعام، ١٥٨/٦.

ن: وفيه.

<sup>ُ</sup> سورة المؤمن، ٨٤/٤٠ -٨٥.

۲ سورة النساء، ۱۸/٤.

<sup>· ﴿...</sup>فأولئك يتوب الله عليهم﴾ (سورة النساء، ١٧/٤).

ن: فقد علم.

٠٠ ن: يقبل.

<sup>&#</sup>x27; ر *ث + منه.* 

۱۱ رم: غفلة.

۱ ر ن ث: ویذکره؛ م: یذکره.

فإذا نزل به البأساء والشدة فذلك يمنعه عن النظر والتدبر، فلا يكون إيمانه عن تحقق ويقين فلا ينفعه. والثاني أنه يفزع إلى التوبة والإيمان ليدفع عن نفسه البأساء لا [ل]يدوم عليه لو كُشف عنه العذاب، كما قال: وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ. أَ فلهذا لا ينفعه إيمانه. "

فإن قيل: إن قوم يونس قد نفعهم إيمانهم وهم آمنوا بعد ما أيقنوا بالعذاب.

فحوابه من وجهين. أحدهما أنه يجوز أن يكون عذابهم موعودا و لم يكن مشاهدا مرئيا. و [الثاني] جائز أن يكون الله علم صدقهم في إيمانهم لو مُكّنوا منه فكشف عنهم العذاب لما كانوا متحققين. وغيرهم كان يفزع إلى الإيمان ليكشف عنه العذاب ثم يعود إلى كفره فلم يقبل منه. و جائز أن يكون من حكم الله تعالى أن لا يقبل من أحد التوبة إذا حل به العذاب، ولكنه يقبلها من المؤمنين إفضالا و إنعاما، ولا يتفضل على الكافرين ألذين آثروا الدنيا على الدين.

وعلى قول المعتزلة: ليست لله تعالى عليه ولا على أحد من أهل الإسلام، لأن من أو وهم: إن الله تعالى إذا علم من كافر أنه يسلم يوما من الدهر وإن كان بعد ألف سنة، فليس له أن يميته قبل أن يُسلم، وعليه أن يوفقه للتوبة، وعليه أن يقبل منه التوبة. فإذا كان هذا كله حقا عليه للعبد لم يكن له موضع نعمة عليه في قبول التوبة، لأن من قضى حقا عليه وأوصله إلى مُحِقّه لم يَعُد ذلك منه إنعاما، فلا يكون لقوله: لولا أن تداركه نعمة من ربه، معنى. وقد قال الله تعالى: يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لَا تَمُنُوا عَلَيَّ إِسْلَامَكُمْ بَلِ الله يَمُنُ عَلَيْكُمْ مَا وَسَع امتنان.

ن: لمنعه.

ا أي المؤمن.

<sup>.</sup> : ۲: کشفه.

أ سورة الأنعام، ٢٨/٦.

<sup>&</sup>quot; أي إيمان الكافر.

جميع النسخ - منه, والزيادة من الشرح، ورقة ٢٦٢و.

<sup>`</sup> ت: يقبله.

<sup>^</sup> ث: الكافر.

<sup>ً</sup> أي على العبد.

ت: معنى.

۱۱ ر: عليه.

١ سورة الحجرات، ١٧/٤٩.

### ﴿ فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [٥٠]

وقوله عز وحل: فاجتباه ربه، أي اختاره واصطفاه للرسالة، ألا ترى إلى قوله، وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِائَةِ أَلْفٍ أَوْ يَنزِيدُونَ. \ وقوله تعالى: فجعله من الصالحين، فهذا وصف كل نبي مرسل في الآخرة. \ أ

﴿ وَإِنْ يَكَادُ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَيُرْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا اللَّهِ كُرّ وَيَقُولُونَ إِنّهُ لَمَحْنُونُ ﴾ [١٥] وقوله عز وجل: وإن يكاد الذين كفروا ليزلقونك بأبصارهم. فمنهم من يقول: هذا على التحقيق، وصُرِف ذلك إلى قوم بأعيانهم قد عُرفوا بحبث الأعين وحلول الآفات بمن يعينُونه من أهل الشرف والتبحيل. ثم الله تعالى بفضله عصم رسوله عليه الصلاة والسلام فلم يتهيأ لهم أَنْ يَعِينُوه، فكان فيه تقرير رسالته وآية نبوته عند أولئك الكفرة.

فإن قال قائل: إنهم كانوا يعدُّون رسول الله صلى الله عليه وسلم من المحانين ويقولون: إنه لمحنون، والمحنون لا يعان، وإنما يعان أهل الشرف والحِكى وذوا الأحلام والتُّهَى. فما ° أنكرتَ أنه سلم من الآفة حتى يُقْصَد إليه بالعِينَة؟

فحوابه أنهم وإن كانوا يعدونه من جملة المجانين، فإنهم سمعوا منه ذكرا عجيباً وهو القرآن؛ ومن أُعْطِيَ مثلَ ذلك الذكر والشرف فهو مما يقصد إليه بالحسد، فكانوا يَعِينُونه لذلك المعنى. ثم لم يضرَّه كيدُهم ولا نفذت منه حيلُهم، فأوجب ذلك تنبيههم أنه رسول من الله تعالى. ومنهم من حمله على التمثيل ليس على التحقيق، فيقول: وإن يكاد الذين كفروا، لشدة بغضهم وعداوتهم إياك، لَيُزلقونك بأبصارهم، كما يقال: نظر إليَّ فلان نظرا كاد أن يقتلني، فيقوله على التمثيل. ثم قوله: ليزلقونك، أي يُسقطونك ويَصرعونك.

اً سورة الصافات، ١٤٧/٣٧.

أي بعد رجوعه إلى قومه ودعوته إلى الإيمان وقبول قومه دين الحق.

۲ ر ث: بحیب.

<sup>.</sup> عان الرحلَ يَعينَه عَيْنًا، فهو عائن، والمصاب مَعِين ومَعْيُون: أصابه بالعين (لسان العرب، «عين»).

ر ت م: فمن.

ر ٿ: عجبا.

۷ ن: منك.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: نفد.

المجيع النسخ: يبينهم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٢و.

وقوله عز وحل: لَمَّا سمعوا الذكر، وهو القرآن. وقوله عز وحل: ويقولون إنه لمجنون، وقد وصفنا أنهم لأَيِّ معنى كانوا ينسبونه إلى الجنون، وذكرنا ما يردُّ عليهم مقالتهم وينفي ً عنهم الرَّيْبَ والإشكال. "

### ﴿ وَمَا هُوَ إِلَّا ذِكُرُ لِلْعَالَمِينَ ﴾ [٥٦]

وقوله عز وجل: وما هو إلا ذكر للعالمين، فجائز أن يكون الذكر هو القرآن. وجائز أن يكون أريد به رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ إذ قد تقدم ذكرهما جميعا، إذ كل واحد منهما ذِكْر يذكر أ ما للخلق وما على الخلق، وما تنتهي اليه عواقبهم، ويذكر ما يؤتّى وما يُتَقَى. والله أعلم بالصواب. تمت بعون الله الملك الوهاب. "

ن ث م: وقد صفنا.

ن: ينقي.

النظر: تفسير الآية ٢ من هذه السورة.

م: بذكر.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: ينتهي.

ر ثم - بالصواب.

ر ث م - تمت بعون الله الملك الوهاب.



#### سورة الحاقة<sup>ا</sup>

بسم الله الرحمن الرحيم.

﴿اَلْحَاقَةُ﴾[١] ﴿مَا الْحَاقَةُ﴾[٢] ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحَاقَةُ﴾[٣] ﴿كَذَبَتْ ثَمُودُ وَعَادُ بِالْقَارِعَةِ﴾[٤]

قوله عز وجل: الحاقة ما الحاقة، قد ذكرنا أن يوم القيامة شمي بأسماء النوازل التي تكون من البلايا والشدائد ليقع بها التخويف والتهويل، وليس في تبيين وقته ولا في ذكر عينه ترهيب ولا ترغيب. فذكر ذلك اليوم بالأسباب التي هي أسباب الزجر والردع. فقوله: الحاقة، أي حَقَّتُ لكل عامل عَمَله ويحق لكل ذي حق حقّه، فإن كان من أهل النار استوجبها وإن كان من أهل الجنة دخلها. وقال بعضهم: الحاقة، هي النازلة التي لا ترتفع أبدا وهو ما ينزل بالخلق من الجزاء وأنواع ما وُعدوا به يوم القيامة. وقيل: شمي الواجبة مثل قوله: وَحَاقَ بِهِمْ، "أي وجب و نزل بهم. والأصل ما وُعدوا به يوم القيامة والناذ والصائحة أن القيامة سميت بالأحوال التي يبتلي الخلق بها فيها من نحو القارعة والواقعة والناذ والصائحة ونحو ذلك مما جاء في القرآن، أُحذت أسماؤها من أحوال ما يبتلي الخلق [بها]. أوالله أعملم.

ر - سورة الحاقة؛ ث + وهي اثنتان وخمسون آيات مكية.

جميع النسخ: يكون. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٢ظ.

م: هو.

<sup>&#</sup>x27; ن: وقال.

<sup>&</sup>quot; ﴿ ولئن أخرنا عنهم العذابَ إلى أمّة معدودة ليقولُنَّ ما يحبسه ألا يومَ يأتيهم ليس مصروفا عنهم وحاق بهم ما كانوا به يستهزءون﴾ (سورة هود، ٨/١١).

<sup>·</sup> ر: يتلي؛ ن م: يبلي؛ ث: تبلي. والتصحيح من المرجع السابق.

ن: أحدث أسماؤها من أحوال ما بلي؛ ث م: ما لي.

<sup>ً</sup> الزيادة من المرجع السابق.

[ ٨٣٦ ] وقوله عز وجل: / ما الحاقة، فهو على تعظيم أمر ذلك اليوم، كما يقال: فلان ما فلانُ، إذا وصف بالغاية في القوة أو السخاوة أو نحوه. ٢

وقوله عز وجل: وما أدراك ما الحاقة، فهو على تعظيم أمر ذلك اليوم أيضا. أو وما أدراك ما الحاقة، أي لم تكن تدري فأدراك الله لم يكن خبر القيامة [من] علمك ولا [من] علم قومك. لكن الله تعالى أطلعك عليه؛ لأن قومه كانوا منكري البعث و لم يكن عندهم من خبره شيء. وذلك أن الله تعالى لما ذكرهم من دلائل البعث التي جهة دركها العقول والحكمة من إحالة التسوية بين البر والفاجر والمطبع والعاصي، وأنه لا يجوز خروج كون هذا العالم عبثا باطلا و [من] الدلائل الأخر التي لا يأتي عليها الإحصاء. فلما لم يقنعهم ذلك و لم يتفكروا في خلق السماوات والأرض ولا اعتبروا بالآيات احتج عليهم بما لقي من سلفهم من مكذبي البعث ومنكري الرسل حيث استأصلهم فلم يمنق لهم سلف ولا يحلق عنهم تحلق الميود وعاد وما أصابهم بتكذيبهم الرسل. يقول: سيصيبكم بتكذيبكم محمدا عليه الصلاة والسلام فيما يخبركم من الأنباء الرسل. يقول: سيصيبكم بتكذيبكم محمدا عليه الصلاة والسلام فيما يخبركم من الأنباء وعاد الله تعالى (ما أصاب الميد عن المناه عليه الملك ندموا على ما سبق من تكذيبهم أن فستندمون عن الذه على تكذيبهم، على تكذيبهم أن فستندمون أيضا إن دمتم على تكذيبكم محمدا صلى الله عليه وسلم فيما يأتيكم من الأنباء بعد موتكم.

ر ث م: والسخاوة.

<sup>ً</sup> ر ث م – ونحوه.

<sup>ٔ</sup> ن: لم يكن يدري.

<sup>·</sup> الزيادتان من الشرح، ورقة ٢٣٢ظ.

ر ن م. جهته.

ر م: بين الفاجر والبر.

<sup>`</sup> ث: سفلهم.

م – خلف.

۹ ن: بتكذيبهم.

١٠ ر: من الأبناء؛ ث: بالأنباء.

١١ ن: عز الله.

۱۲ جميع النسخ; كما يصيبهم ما أصاب.

<sup>&</sup>quot; ن - لينتهوا عن تكذيبه أو يخبرهم أن ثمود وعادا كذبوا رسلهم.

۱<sup>۱</sup> ر ث م – إذا.

۱۰ ن - من تكذيبهم.

ثم ذكر هم نبأ عادٍ وثمود وإن كانوا مكذبين بتلك الأنباء لئلا يبقى لهم يوم القيامة حجة فيقولوا: إنا كنا عن هذا غافلين، ولأنهم لو بحثوا عن علم ذلك لكانت هذه الآيات والأنباء تُحقّق لهم علم ذلك. فقد وقعت هذه الآيات موقع الحِجَاج لولا إغفالهم وإعراضهم عنها، فانقطع عذرهم ولزمتهم الحجة وإن تركوا الإيمان بها.

ثم قوله عز وجل: الحاقة ما الحاقة وما أدراك ما الحاقة، وقوله: اَلْقَارِعَةُ مَا الْقَارِعَةُ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ، " يحتمل أن يكون هذا مخاطبة كل مكذّب بالبعث لا مخاطبة الرسول، كقوله تعالى: يَا أَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا عَرَّكَ بِرَبِكَ الْكَرِيمِ، أَ إنه خطاب لمن يغْترُ بالدنيا لا لرسول الله صلى الله عليه وسلم. وحائز أن يخاطب به رسوله عليه الصلاة والسلام، فإنْ صُرِف الخطاب إلى الرسول صلى الله عليه وسلم اقتضى معنى غير ما يقتضيه لو أريد بالخطاب المكذّبون. والأصل أن قول القائل: فلان وما فلان؟ يوجب اجتذاب الإسماع ويستدعي السامع إلى البحث في الشاهد، لأنه إنما يُذكّر فُلانٌ بهذا الأعجوبة فيه أو لعظم أ أمره فيستبحث عن ذلك لتُوقَف المحكذبين دعاهم ذلك عن ذلك لتُوقَف المحكذبين دعاهم ذلك إلى تعرف ما فيه من الأعجوبة والتعظيم. وفي قوله: وما أدراك ما الحاقة، مبالغة في التعجب وإذا نظروا فيه وفهموه دعاهم ذلك إلى الإيمان به، فصارت الآية في موضع الإغراء واحتذاب الأسماع.

وإن كان الخطاب في رسول الله صلى الله عليه وسلم فتأويله أن المكذبين يؤذونه ويمكرون به فيتأذى ١٢ بهم ويشتد ذلك عليه فذكر ما ينزل بهم من العذاب ويَجِقَ عليهم،

رنم: لأن لا.

ر: فتقولوا؛ ن م: فيقولون.

ت: هذه الأنباء والآيات.

ر ن م - علم.

<sup>°</sup> سورة القارعة، ١/١٠١-٣.

أ سورة الانفطار، ٦/٨٢.

رم: أن يكون يخاطب.

ر م - إلى.

ن + التي.

أجميع النسخ: يعظم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٢ظ.

۱ ر: لتوقفه.

۱۲ ن: فیتنادی.

فيكون فيه بعض التسلي عما أصابه الأذى من ناحيتهم. أو ذكره أن العذاب يحق عليهم فلا يحزن الصنيعهم؛ بل يحمله ذلك على الشفقة عليهم والرحمة لهم.

وقيل: إن كان الخطاب في المكذبين / ففيه تخويف لأهل مكة وتهويل أنهم إن كذبوا رسولهم فيما يخبرهم من أمر البعث نزل بهم من العذاب ما نزل بعاد وثمود بتكذيبهم الرسل، وقد عرف أهل مكة ما نزل بأولئك. وإن كان الخطاب في رسول الله ففي ذكر نبأ عاد وثمود ما يدعوه إلى الصبر على أذاهم ويكون له بعض التسلي، لأنه يخبر أنك لست بأول رسول كذّب، بل شَرِكتُك الرسل من قبل وابتُلُوا بالتكذيب، ثم بين ما نزل بعادٍ وثمود بالتكذيب بالقارعة [فقال:]

# ﴿فَأَمَّا ثَمُودُ فَأُهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ﴾[٥]

وهو قوله: فأما ثمود فأهلكوا بالطاغية؛ فالطاغية والعاتية والرابية يمكن أن يُجعل هذا كله صفةً للعذاب الذي نزل بهم. وجائز أن يكون صفة الأحوال التي سبقت منهم وكانوا عليها. فإن كان هذا صفة العذاب فالطغيان عبارة عن الشدة. والطاغي هو العاتي الشديد لا يراقِب ولا يَتقى. فوصف العذاب الذي أرسله عليهم أنه لم يُبقِ منهم أحدا، بل استأصلهم وأهلكهم بجملتهم. وقيل: ذلك العذاب هو الصاعقة، وقيل: هو الصيحة، وسُمي طاغية و لم يُقلُ طاغٍ لهذا. وقيل اشتق هذا الاسم للعذاب من أفعالِ مَن عُذَب به، ليس أنها طاغية لكن أخذ اسمُه عن فعل القوم، كقوله تعالى: وَجَرَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا، وقال: [فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ] فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِحِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ، وإنما ذلك كله جزاء سيئاتهم واعتداءهم. وقيل: الطاغية، أي بطغيانهم وذنوبهم التي سلفت منهم، كقوله تعالى: كَذَبَتْ تَمُودُ بِطَغُواهَا. أ

جميع النسخ: فلا تحزن. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٦ظ.

ر ن م - إن.

<sup>ً</sup> رث م – هو.

أ سورة الشوري، ٤٠/٤٢.

<sup>°</sup> سورة البقرة، ١٩٤/٢.

<sup>ً</sup> رثم: ذكر.

رم - واعتداءهم.

<sup>^</sup> جميع النسخ: الذي سلف. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٣و.

<sup>ً</sup> سورة الشمس، ١١/٩١.

ويحتمل أن يكون هذا صفةً لأحوالهم التي كانوا عليها من شدة التمرد والعتو. 'ومن طغيانهم التكذيب بالحاقة والقارعة. ففيه تخويف لأهل مكة أنْ سيهلكهم إن لم ينتهوا عن التكذيب كما أهلك أولئك.

# ﴿وَأَمَّا عَادُّ فَأَهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ ﴾ [٦]

وقوله عز وحل: وأما عاد فأهلكوا بريح صوصر عاتية، قال الحسن: الريح الصرصر هي الصَّيِتَةُ، أوهي التي لها صوت. وقال بعضهم: هي الريح الباردة الشديدة البرد، كقوله: ريح فيها صِرُّ أَصَابَتْ، الآية. والصِّر البارد والصرْصر المكرَّر منه، فوصفها لدوامها وتكررها. وقوله عز وحل: عاتية، فتأويلها على ما ذكرنا في الطاغية. وذكر الكلبي وغيره أنها سميت عاتية لأنها عتب على الخُرَان و لم يطيقوها. وهذا لا يستقيم، لأنه لا يجوز أن يُوكِّل الخُرَانُ على حفظها ثم لا يمكنُون من الحفظ حتى تَعْتُو عليهم، إلا أن يقال: إنهم لم يوكلوا محفظها في ذلك الوقت. فأما إذا وكلوا بحفظها ثم لا يُجعل لهم إلى حفظها سبيل فهذا مستحيل. والنه الموقق.

﴿سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيَةً أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ خَاوِيَةٍ﴾ [٧]

وقوله: سخَرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوما، قوله: " سخرها، قيل: أرسلها، وقيل: أدامها عليهم، وقيل: التسخير التذليل، أي ذللها فصيرَها ' بحيث لا تمتنع ' عن المرور عليهم

ث م: والعتق.

ن: المصية.

<sup>ً</sup> ن - الباردة.

<sup>ُ ﴿</sup>مَثَلُ مَا يَنفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ربح فيها صر أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته﴾ (سورة آل عمران، ٣/٧١٧).

هو أبو النضر محمد بن السائب بن بشر بن عمرو بن الحارث الكلبي (ت ١٤٦ه/٧٦٣م)؛ نسابة، راوية، عالم بالتفسير والأحبار وأيام العرب، من أهل الكوفة، فيها مولده ووفاته. انظر: الفهرست لابن النديم ١٠٧٤ وتها-يب التهذيب لابن حجر، ١٩٨٩ ووفيات الأعيان لابن خلكان، ١٩٨٤-٣١١ وميزان الاعتدال للذهبي، ٣٠٩٥٥.

ن: عتب.

<sup>&#</sup>x27;ر: فلم يطيقوها.

<sup>&#</sup>x27; ث م: ُلو يوكلوا.

<sup>ً</sup> ر ث م: وقوله.

۱۰ ن: يصيرها.

<sup>11</sup> جميع النسخ: لا يمتنع. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦٦و.

في الوجه الذي جعلها عليهم وإطاعتِه في الوجه الذي أرسلها، وإنما أرسل الريح على أبدانهم خاصة لم تُهلِك شيئا من مساكنهم، كقوله: تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا مَسَاكِنُهُمْ. أوالريح إذا عملت على الأبدان فهي على البنيان أكثر، لكن الله تعالى لم يأمرها بذلك. والنه أعلم.

ثم قوله: سبعَ ليالٍ وثمانيةَ أيام حسوما، فيه تبيين أن الأيام لم تكن على عدد الليالي ولو كانتا على عدد واحد لكان في ذكر أحد العددين ذِكْرُ العدد الآخر، لأن تسمية الليالي تسمية للأيام وتسمية الأيام تسمية لليالي، ألا يرى أنه قال في قصة زكريا: آيَتُكَ أَلَا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلَائَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزًا، وقال في موضع آخر: ثَلَاتَ لَيَالٍ سَوِيًّا. والله أعلم.

وقوله عز وجل: حسوها، قيل متتابعة ^ دائمة، وقيل: قِطعا قطَعا، من الحسم؛ يقال: حسَمَتِ الريح كل شيء: مرت به حَسْما، أي قطعته. وقيل: مشئومات عيث انقطعت بركتها عنهم.

وقوله: فترى القومَ فيها صَرْعَى، أي إنك لو أدر كنهم وشهدتهم وعاينتهم لرأيتهم صرعى، كأنهم أعجاز نخل خاوية. وقال بعضهم: أي ' ترى الأعضاء المتفرقة كلُّ قطعة منها كأنها عجْزُ نخلة، إذ ' كانوا هم أعظمَ في أنفسهم من أعجاز النخل، فيصرف تأويله إلى الأعضاء المتباينة. ' '

ثم ذكر النخل هاهنا بالتأنيث فقال: أعجازُ نخلٍ خاوية، ووصف في سورة اقترب بصفة التذكير فقال: كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنْقَعِرٍ، "\ لأن النخل يذكِّر ويؤنث كذا قاله الزجاج. '`

سورة الأحقاف، ٢٥/٤٦.

ر ِ ۲ رم:فهو.

<sup>·</sup> جميع النسخ: لم يكن. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٣و.

أحميع النسخ: ولو كانا. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ر - تسمية للأبام.

سورة آل عمران، ٤١/٣.

۷ سورة مريم، ۱۰/۱۹.

<sup>^</sup> ر ث م: متابعة.

<sup>&</sup>quot; ن - شهدتم.

<sup>٬</sup>۱ ر ث م: ألا ترى.

<sup>ً</sup> ر ن م: إذا. " ر ن م: إذا.

۱۲ ث: المتبانية.

١٣ سورة القمر، ٢٠/٥٤.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۴</sup> *معاني القرآن وإعرابه* للزجاج، ۲۱٤/۰.

وقيل: النخل يُذَكّر على كل حال، لكن قوله: خاوية، صفة للأعجاز لا صفة النخل، والأعجاز حماعة، والجماعة مؤنثة، والنخل واحد، فيُذكّر. وليس كذلك، لأن الخاوية صفة النخل، ألا ترى أَنْ عند الوصل يذكر بالخفض لا بالرفع؛ ولأن النخل اسم جمع، يقال: نخلة ونخل كما يقال: شجرة وشجر وثمرة وثمرة وتمرق ونحو ذلك.

وقوله عز وحل: خاوية، قال بعضهم أي بالية. وقيل: خاوية أي ساقطة، كقوله تعالى: وَهِيَ خَاوِيَةُ عَلَى عُرُوشِهَا الخلاء الله العَلاء الله المخلاء الله المحت من أصلها حتى خلا ذلك المكان عنها. وأعجاز النحل أصولُه.

### ﴿ فَهَلْ تَرَى لَهُمْ مِنْ بَاقِيَةٍ ﴾ [٨]

وقوله عز وجل: فهل ترى لهم من باقية، فيه أنه لم يبق لهم نسل يذكرون بهم، بل أهلكوا بأجمعهم وانقطع عنهم الذكر إلا بالسُّوء، وإلا كان يُرى لهم [من] " باقية. ففيه أنهم أستُؤْصِلوا وعمّ العذاب الكبير والصغير، يخوِّف أهل مكة بما يخبرهم عما فعل بأولئك. وفيه إخبار أنهم عذبوا بعذاب لا رحمة فيه. وهكذا سنة الله تعالى في مكذبي الرسل من قبل. " وجعل تعذيب هذه الأمة أن يحاهدوا ويقاتلوا، فتعذيب هذه الأمة تعذيب فيها رحمة لأن الصغار منهم لا يقاتلون " والنساء لا يقاتلن بل يُسْبَين " رجاء أن يُسلمن. فعلى هذا يخرج قوله: وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ. " والله أعلم.

۱ م - النخل.

۲ ر + مکره.

ا جميع النسخ: مؤنث. والتصحيح م*ن الشرح،* ورقة ٢٦٣و.

<sup>ُ</sup> رام – أن.

<sup>ً</sup> م – وتمرة وتمر.

جميع النسخ + الخاوية أي. والتصحيح من المرجع السابق.

سورة البقرة، ٢/٩٥٢؛ وسورة الكهف، ٤٢/١٨.

<sup>^</sup> ر: اقلعت.

مجيع النسخ: نخل. والتصحيح من المرجع السابق.

١٠ الزيادة من المرجع السابق.

١١ ن م: من قيل؛ ث: من القبل.

١٢ ر م - فتعذيب هذه الأمة تعذيب فيها رحمة لأن الصغار منهم لا يقاتلون.

۱۰ ز: بستبن.

١٤ سورة الأنبياء، ١٠٧/٢١.

ويشبه أن يكون هذا جواب قولهم: إن محمدا صُنْبُورٌ أي ليس له ولد [به] يبقَى نسله أو ذكرُه. فأخبر تعالى أن كثرة الأولاد لا يغني من الله شيئا، إذ قد كانت لهم أهالٍ وأولادُ فأُهلكوا عن آخِرهم وانقطع التناسل منهم، ليعلموا أنه يُبقِي ذِكْرَ من أطاع الله ورسوله كان تُم أولادُ أو لم يكن. والله أعلم.

﴿وَجَاءَ فِرْعَوْنُ وَمَنْ قَبْلَهُ وَالْمُؤْتَفِكَاتُ بِالْخَاطِئَةِ﴾ [٩] ﴿فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِهِمْ فَأَخَذَهُمْ أَخْذَةً رَابِيَةً﴾ [١٠]

وقوله: وجاء فرعون ومن قبله، قرئ بكسر القاف وفتح الباء، وقرئ بنصب القاف وجزم الباء. " فتأويل القراءة الأولى أي جاء فرعون ومن معه مِن جنده وأتباعه، أو مَن قِبله مَن كان من أهل القرى التي بقرب المصر. وقد قرئ بالشاذ في بعض الحروف: وجاء فرعون ومن دونه، وجائز أن يكونوا " من أتباع فرعون وجائز أن لا يكونوا. وتأويل القراءة الثانية أي جاء فرعون ومن كان متقدما عليه من الأمم الماضية. وقوله: والمؤتفكات، قيل: قريات لوط التفكت على أهلها، أي انقلبت عليهم بما عصت رسلها. وقيل: المؤتفك الذي يأتفك من الصدق إلى الكذب، ومن الحق إلى الباطل، ومن العدل إلى الجور. فمن قرأ ومن قبلَه بخفض القاف كان قوله: وجاء فرعون ومن قِبَلَه والمؤتفكات بالخاطئة فعصوا رسول ربهم، واقعا كله على العصيان وريات لوط لأنهم كانوا قبل زمان موسى بكثير. ومن قرأ ومَن قبله بنصب القاف كان قوله: فعصوا رسول ربهم، واقعا على رسول كل فريق كان، " أي عصى كل أمة رسولها. وعلى هذا يجوز أن يكون المراد من المؤتفكات، قوم لوط.

ن ث: صبور. قال أبو حنيفة: الصنبور بغير هاء: أصل النحلة الذي تَشَعَبت منه الغُرُوق. ورجل صُنبُورُ: قَرْد ضعيف ذليل لا أهل له ولا عَقِب ولا ناصر. وفي الحديث أن كفار قريش كانوا يقولون في النبي صلى الله عليه وسلم: محمد صُنبُور، وقالوا: صُنتَنِيرٌ أي أبتر لا عقب له ولا أخ، فإذا مات انقطع ذِكْرُهُ. فأُنزل الله تعالى: ﴿وَاللَّهُ اللَّهُ عَالَى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

ر ث م: وأخبر.

<sup>&</sup>quot; المبسوط في القراءات العشر لابن مهران، ٤٤٤؛ والنشر في القراءات العشر لابن حزري، ٢٩١/٢.

<sup>ً</sup> ر ث م: وقد روي في الشاذ؛ ن: وقد روي الشاذ. والتصحيح م*ن الشرح و*رقة ٢٦٣ظ.

جميع النسخ: أن يكون. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> رم: أن لا يكون.

<sup>&#</sup>x27; جمع النسخ: كل فريق كأنه قال. والتصحيح من المرجع السابق.

ثم قوله: بالخاطئة، أي بالخطايا والشرك. وذكر أبو معاذ عن مجاهد في تفسير الخاطئة الشرك والكفر وأنكر ذلك، واحتج بأن الله تعالى لم يذكر من قوم لوط كفرا وشركا في كتابه، إنما ذكر ركوبهم الفاحشة، وبها أهلكوا، إذ لم ينزعوا [بها] ولم يتوبوا. قال: ولو كانوا مشركين لم يقل لهم لوط: إنّ هؤلاء بَنَاتِي هُنَ أَطْهَرُ لَكُمْ، أراد بذلك الإنكاح، والكافر لا يصح منه نكاح المسلمة. وليس كما زعم، بل كانوا أهل شرك وكفر بالله تعالى، ألا ترى لا يوله فيما حكى عن قوم لوط من قوله: لَيْنْ لَمْ تَنْتَهِ يَا لُوطُ لَتَكُونَنَ مِنَ الْمُخْرَجِينَ، فإخراج الرسل من أماكنها من صنيع أهل الكفر. وقال في موضع آخر: أُخْرِجُوا آلَ لُوطٍ في كفره. وقال في موضع آخر: أُخْرِجُوا آلَ لُوطٍ في كفره. وقال في موضع آخر: أُخْرِجُوا آلَ لُوطٍ في كفره. وقال في موضع آخر: أُخْرِجُوا آلَ لُوطٍ في كفره. وقال في قصة لوط أيضا: فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ فِي كُفْره. وقال في قصة لوط أيضا: فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ مِنَ الْمُشْلِمِينَ، ` فَتِبَ أَنهم كانوا كفارا.

ثم لقائل أن يقول في قوله: وجاء فرعون ومن قبله والمؤتفكات بالخاطئة فعصوا رسول ربهم، أخبر أنه حاء فرعون إلى موسى وعصاه، كيف ذَكر مجيءَ فرعونَ إلى موسى و لله يوجد منه المجيءُ إلى الرسول، بل الرسول هو الذي جاءه، فعصاه فرعونُ، لا أن فرعون أتاه فاستقبله بالعصيان.

قيل: [فيه بأوجه أحدها] أن كل من أتى آخر وجاءه فقد أتاه الآخر، ومن قرب إلى آخر فقد قرب الآخر اليه. '' لأن المجيء فعل مشترك، لأنه اسم الالتقاء، وإنما يقع الالتقاء بهما جميعا ليس بأحدهما، فلذلك استقام إضافة الجيء إلى فرعون. وعلى هذا تأويل قوله تعالى:

جمع النسخ: ركونهم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٣ظ.

<sup>ً</sup> ث م: للفاحشة.

<sup>ٌ</sup> رم: لم يبرعو؛ ث: لم يرعبو.

<sup>·</sup> سورة هود، ۷۸/۱۱.

<sup>ٔ</sup> ن: بالإنكاح.

ن م: هل.

<sup>&</sup>lt;sup>v</sup> ر ث م: ألا يرى.

<sup>ً</sup> سورة الشعراء، ١٦٧/٢٦.

أ ﴿ فِهَمَا كَانَ حَوَابَ قَوْمِهُ إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَخْرِجُوا آلَ لُوطُ مِنْ قَرِيْتُكُمْ إِنْهُمْ أَنَاسَ يَتَطَهِّرُونَ﴾ (سورة النمل، ٢٧/٣٥).

ا سورة الذاريات، ٥١/٥١-٣٦.

<sup>&#</sup>x27; ر م – إلى أخر فقد قرب الأخر إليه؛ ر ن م + إلا إليه.

وَأُرْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَقِينَ، 'أَي قُرِبت، وأهلها هم الذين يُقرَّبون إليها في الحقيقة. ولكنهم إذا قُرِبوا إليها فقد قُرِبَتْ هي إليهم، فأضيف إليها التقريب لهذا. فعلى هذا العبارة يمكن أن يتأول قوله: وَجَاءَ رَبُكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا، وقوله عز وحل: هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيهُمُ اللهُ فِي ظُلَلٍ مِنَ الْعَمَامِ، "أَي أَتَاه الخلق لا أن يكون هو الذي يأتيهم، لأنه قال: وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ، وقال: وَإِلَى اللهِ الْمَصِيرُ، " وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ، مُ فأخبر أن الخلق هم الذين يأتونه ويرجعون إليه، ولكن نسب المجيء والإتيان إلى الله تعالى لأنهم إذا أتوه فكأنه قد أتاهم من الوجه الذي ذكرنا دون أن يكون فيه إثبات الانتقال في الله تعالى.

والثاني أن اسم المحيء وإن أطلق واستعمل في المجيء إلى مكان من مكان فقد يستعمل أيضا في الموضع الذي ليس فيه حركة ولا انتقال. ` قال الله تعالى: وَقُلْ جَاءَ الْحَقُ، ' ومعناه ظهر الحق، ليس أن الحق كان في موضع فانتقل عنه إلى غيره. فأمكن أن يكون قوله: وجاء فرعون، أي [ظهر و] ' كذّب بما أنزل على موسى عليه السلام.

و [الثالث] جائز أن يكون قوله: وجاء فرعون، أي جاء بالخاطئة فيكون المجيء مصروفا إلى الخطايا. وهذا التأويل أَمْلَكُ بظاهر الآية، لأنه قال: وجاء فرعون ومن قبله والمؤتفكات بالخاطئة، أي جاءوا بالخطايا.

وقوله عز وحل: فأخذهم أُخْذَةً رابية، [قيل: مرتفعة وزائدة وشديدة. ومعناه أن العذاب أحاط بهم فأهلكهم وعلاهم حتى صاروا بحيث لا يُرَوْن فهي أخذةً رابيةً ] ١٢ أي عالية حيث علت أبدانهم.

ا سورة الشعراء، ٢٦/٩٠.

۲ ر:هسور

۳ ن: فأضيفت. ۴ متران مراء

أ سورة الفحر، ٢٢/٨٩.

<sup>°</sup> سورة البقرة، ٢١٠/٢.

آ سورة النور، ۲٤/۲٤. ۷ - تر آل ما سامان

سورة آل عمران، ۲۸/۳؛ وسورة النور، ۲۲/۲٤؛ وسورة فاطر، ۱۸/۳۵.

<sup>^</sup> انظر مثلا: سورة البقر، ٢٠١٠/٢؛ وسورة آل عمران، ١٠٩/٣؛ وسورة الأنفال، ٤٤/٨.

ا راث م: بسبب.

۱۰ ن + والانتقال.

١١ سورة الإسراء، ١١/١٧.

١٢ جميع النسخ: أي كذب بما أنزل. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٤و.

١٢ الزيادة من المرجع السابق.

وجائز أن يكون المراد منه أن عقوبتهم رَبَت على الأحذ أي زادت على الأحذ لأنها أحذت أبدانَهم وأهلكتها. ثم رُدَّت أرواحُهم إلى جهنم فَتُعْرض عليها [النار] غدوا وعشيا، فذلك هو الزيادة على الأحذ. والله أعلم.

# ﴿إِنَّا لَمَّا طَغَى الْمَاءُ حَمَلْنَاكُمْ فِي الْجَارِيَةِ ﴾ [١١]

وقوله عز وجل: إنا لما طغى الماء، قال بعضهم: أي طغى على المُحْرَان لأن الحزان يُرسِلون القَطْرَ بالكيل والوزن والقدر المعلوم. ثم ذكر أ في موضع آخر: فَقَتَحْنَا أَبْوَاب السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِرٍ ، أي مُنْصَبَو. فيكون تأويله أن الله تعالى لم يُمكّنهم حفظ القَطر في ذلك الوقت، فطغى عليهم فطغى عليهم لهذا المعنى، وإلا لو لُزموا جفظه في ذلك الوقت لكان الماء لا يطغى عليهم على ما ذكرنا أنه لا يجوز أن تؤمروا مجفظه ولا يملكون حفظه. وجائز أن يكون قوله: أو طغى، أي طغى على الذين أهلكوا من مكذبي نوح عليه السلام. وقد وصفنا تأويل الطاغي. المناه أعلم.

وقوله عز وحل: حملناكم في الجارية، فذكر أنه "حملنا" ولم نكن النحن يومئذ فنُحُمَل. والخطاب للذين كانوا في زمن النبي صلى الله عليه وسلم وإنما كان لأن بنجاة الولئك أولئك الله عليه وسلم وإنما كان لأن بنجاة المحمولين نحاة ذريتهم، فكأنه قد حملهم بحمل أولئك لما حصل لهم النحاة بحملهم. أو أضاف إليهم لأنه قدّرَ كونهم من آبائهم، فكأنهم حُمِلوا تقديرا،

۱ ن: رتب.

جميع النسخ: فيعرض.

فيه إشارة إلى قوله تعالى: ﴿النار يُغْرَضُونَ عليها غدوا وعشيا ويوم تقوم الساعة أدخلوا آلَ فرعون أشدَ العذاب﴾ (سورة المؤمن، ٢٦/٤٠).

ن ث م – ذكر.

<sup>&</sup>quot; سورة القمر، ١١/٥٤.

ن ث م: خفظ.

ن: حفظ؛ ث م: خفظه.

<sup>^</sup> ن: أن يأخروا؛ ث م: تأمرو.

<sup>&</sup>quot; ر ث م – قوله.

<sup>1.</sup> انظر تفسير الآية ٥ من هذه السورة.

۱۱ ن: و لم يكن.

١٦ ر: ينجاه؛ ث؛ كان الإنجاه.

۱۳ ن ث م: يحملهم.

وهو كقوله: يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِي سَوْآتِكُمْ، ومعناه أنزلنا عليكم ماء قذّرنا كون اللباس منه وهو المطر، فإذا أنزل المطر الذي قدّر كون اللباس منه فكأنه أنزل اللباس. وقال عز وجل: [يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا] حَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرابٍ، ونحن لم نُحْلَقُ من التراب ولكن لما قدر خلقنا من التراب الذي أصلنا منه فكأنا محلِقْنا منه. فعلى ذلك لم نُحْلَقُ من التراب ولكن لما قدر خلق أصلنا / لنكون في أصلنا / لنكون نحن من ذلك الأصل، فكأنا قد محملنا منها، إذ كنا في إرادة الله تعالى من الكائنين. والله أعلم. أو ذكر ذلك مِنَةً منه على الأبناء بصنيعه بالآباء ليُعْلم أنَّ على الأبناء شكر ما أحسن إلى آبائهم وأحدادهم. والله أعلم.

# ﴿لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَذْكِرَةً وَتَعِيَهَا أُذُنُّ وَاعِيَةً﴾ [١٢]

وقوله عز وحل: لنجعلها لكم تذكرة، فوجه التذكرة فيه أن أهل مكة أبؤا إجابة الرسول، وقالوا: إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ، مُ فَذَكَرهم أنهم أولاد من محملوا مع نوح عليه السلام في السفينة وهم إنما استوجبوا النجاة وشَرُفوا في الدارين جميعا باتباعهم الرسل، فما لكم لا تتبعونهم في تصديق الرسل دون أن تتبعوا المكذبين للرسل. أو في يذكّرهم كذبهم في قولهم: إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ، بل قد وحدتم آباءكم على خلاف ما أنتم عليه، وقد تعلمون أن آباءكم هم الذين اتبعوا نوحا فنجوا، وهم المؤمنون دون الكفرة. ووجه آخر أنه ذكّرهم أحوال المكذبين وإلى ماذا آل أمرهم من الغَرَق والهلاك، فيكون فيه تخويف من كُذّب من أهل مكة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فصارت تلك المجارية وهي السفينة موعظة وتذكرة تذكرهم "عواقب المصدقين بالرسل والمكذبين بهم،

<sup>ً</sup> سورة الأعراف، ٢٦/٧.

ر م + وهو المطر؛ ن + فإذا أنزل المطر الذي قدر كون اللباس منه وهو المطر فإذا أنزل الذي قدر كون اللباس منه.
 سورة الحج، ٩/٢٢.

ا جميع النسخ: وإن لم يكن محمولين. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٤و.

ر: يحتمل؛ ن ث م: يحمل. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> ر: ليكون.

<sup>ً</sup> رم: التذكير.

<sup>^</sup> سورة الزخرف، ٢٣/٤٣.

ر م: أن يتبعون.

۱۰ م – أو.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: يذكرهم. والتصحيح من المرجع السابق.

أو ذكَّرهم عظيم نعمه على آبائهم الذين حملوا في السفينة ليستأدي منهم شكر ذلك. وقال بعضهم: كم من سفينة قد هلكت منذ ذلك الوقت وهي قائمة في موضع كذا عبرة وتذكرة. ثم التذكرة تُحرَّج على وجهين. أحدهما أن يراد بها الآية والعبرة، أي جعلنا لكم ذلك لتعتبروا وتكون آية لكم على وحدانية الله تعالى وقدرته، كقوله: فَأَنْجَيْنَاهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَاهَا آيَةً لِلْعَالَمِينَ. والثاني أي جعلنا تلك الأنباء تذكرة لكم، أي جعلناها قرآنا تقرءونها وتذكرونها إلى آخر الأبد، فتشكرون الله تعالى على ما صنع إليكم. والله أعملم.

وقوله عز وحل: وتَعِيَها أَذُنْ واعية، يقال: وعي الشيء إذا حفظه، وأوعاه إذا حفظه بإناء أو غيره؛ أي تحفظها أذن حافظة. فأضاف الوعي والحفظ إلى الأذن، والأذن لا تعي بل تسمع. ثم يعيه القلب ولكن نسب الوعي إلى الأذن لأنه يوصَل إلى الوعي من جهة الأذن إذ بالسمع يوعى، والسمع من عمل الأذن. ثم يقع المسموع فيما فيه يُوعَى وهو القلب، فنسب الوعي إلى السمع لما يُتطرّق به إلى الوعي؛ كما ذكرنا من إضافة اللباس إلى ما منه قُدر اللباس وهو المطر، وأضيف خَلْقُنا إلى التراب لأن أصل ما منه قُدر حلقنا هو التراب. وحائز أن يكون الله تعالى يحعل للقلوب آذانا بها تعي وأبصارا بها تُبصر فيضيف الوعي إلى آذان القلوب ليس إلى آذان الرءوس. والنه أعلم.

وقيل: أذن واعية، أي عَقَلَت ' عن الله تعالى وانتفعت بما سمعت من كتابه، ' وهي أذن المؤمن. فأما أذن الكافر فإنها تسمع وتَقذِف ' ولا تعي ' لما لم يحصل لهم الانتفاع به.

ت: ليتأدى.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: يخرج. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٦٤و.

سورة العنكبوت، ٢٩/١٥.

ر ن م: يقرؤنها ويذكرونها.

جميع النسخ: فيشكرون. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٤ظ.

ر ن م: لا يعي بل يسمع؛ ث: لا يقي. والتصحيح من المرجع السابق.

م يعين.

<sup>&#</sup>x27; ن ث: قلب؛ م: القبل.

رم: فتضيف.

<sup>`</sup> ر ث: غفلت.

۱ ن: من كتابة.

۷ ن: ويقذف.

الجميع النسخ: ولا يعي. والتصحيح من المرجع السابق.

ألا ترى أنه وصف أذائهم بالصمم لما لم ينتفعوا بالمسموع، وكذلك قال: فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ، حعل تركهم الانتفاع به نبذا. فعلى ذلك جعل الانتفاع به وعيا وكذلك المتعارف في الخلق أنهم إذا أرادوا بعلم أو بشيء اجتهدوا في وعيها وحفظها.

﴿فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفْخَةُ وَاحِدَةُ﴾[١٣] ﴿وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَدُكَّنَا دَكَّةً وَاحِدَةً﴾[١٤] ﴿فَيَوْمَئِذٍ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ﴾[١٥]

وقوله عز وجل: فإذا نفخ في الصور نفخة واحدة، فكأنهم سألوا متى تكون الواقعة والحاقة والقارعة، فأخبر عن ذلك بقوله: فإذا نفخ في الصور نفخة واحدة وحملت الأرض والجبال فدكتا دكة واحدة فيومئذ وقعت الواقعة، فجوابهم في قوله: فيومئذ وقعت الواقعة. ثم قد بينا أن الأسئلة كلها خرجت عن الأحوال التي تكون في ذلك الوقت لما لا فائدة لهم في تبيين وقته، ولا حاجة إلى معرفته، وإنما الفائدة في تبيين أحواله لما يقع بها الترغيب والترهيب.

وقوله عز وجل: نفخة واحدة، فيكون فائدته ذكر سهولة أمر البعث على الله تعالى، لأن قدر النفخة على قدر نفخة واحدة، فيكون فائدته ذكر سهولة أمر البعث على الله تعالى، لأن قدر النفخة مما يسهل على المرء في الشاهد ولا يتعذر. وجائز أن يكون ذكر النفخ لما أن الروح يدخل في أحسادهم وينتشر فيها، وذلك عمل النفخ، لأن الريح إذا نُفخت في وعاء سَرَت فيه وانتشرت، فكني عن دخول الروح في الجسد بالنفخ إذ ذلك عمله، وكني بالنفخ عن خروج الروح من الأحساد لهذا. وعلى هذا تأويل قوله: فَتَفَخْتَا فِيهِ مِنْ رُوحِتَا، أليس على حقيقة النفخ ولكن عَمِل الروح فيها عمل النفخ، فقيل ذلك. والله أعلم. وقوله عز وجل: في الصور، قيل: الصور هو القرن يُنفخ فيه النفخة الأولى، فيضعَق من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله

سورة آل عمران، ١٨٧/٣.

<sup>ً</sup> ر ث + الانتفاع؛ ن – به وعيا وكذلك المتعارف في الخلق أنهم إذا أرادوا.

<sup>ً</sup> ن + على بيان الوقت والله تعالى لم يبين لهم وقت كونه وإنما أحاب.

ا رئم - قدر.

ث م: ما.

<sup>ٔ</sup> ث: وتبسير.

ت - هذا.

<sup>&#</sup>x27; سورة التحريم، ١٢/٦٦.

ثم ينفخ فيه أخرى فإذا هم قيام يَنظرون. 'ومنهم من يقول: أي نفخ الروح في صُوّر الخلق. لكنْ جميعُ الصورة. لكنه يجوز لكنْ جميعُ الصورة الصوّر بنصب الواو فلا يحتمل أن يكون المراد منه جمعَ الصورة. لكنه يجوز أن يكون الله تعالى جعل نفخ الصور سببا لإفنائهم وإحيائهم، لا أنه يعجزه شيء / عن الإفناء [٨٣٨٤] والإحياء ما لم يُنفَخ في الصور. لكنه جعله سببا لنوع [من] الحكمة والمصلحة، أو لمحنة ذلك الملك والابتلاء على ما عرف من أنواع المحن في الملائكة من إنزال الأمطار وتسيير السحاب وجعلهم الموكّلين على أعمال بني آدم وغير ذلك.

وقوله: وحملت الأرض والجبال فدكتا دكة واحدة. [قالوا] كسرتا كسرة واحدة، وقيل: هدمنا هدمة واحدة، وقال بعضهم: زُلزلتا زلزلة واحدة. فكأنه يقول - والله أعلم-تَتَرَلْزلُ الأرض فتَقذِف ما في بطنها من الفضول وتُخرج ما فيها من الجواهر التي ليست منها بتلك الذَّكَة وتُخرج وصولَ الحبال منها. ثم يحعلها الله تعالى كَثِيبًا مَهِيلًا، مثل الرمل. ثم يُعمِل عليه الريح فيجعله هباء منثورا، ويُرِيه من لينه كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ، ثم يُعمِل مثل السحاب فيقع في شِعاب الأرض والأودية والأماكن المختلفة، فتصير الأرض كما قال تعالى: فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا لَا تَرَى فِيهَا عِوْجًا وَلَا أَمْتًا. في وحكذا الريح إذا عملت على شيء ويقع عليه تُفرقه في النواحي وتُسوي به الشقوق وتَبْسطه على وجه الأرض.

وقوله عز وجل: **وحملت الأرض**، ليس أنها تحمل من مكان إلى مكان، ' ولكن تُدْخَل هذه في هذه وتضرب' هذه على هذه بالدكة ' فتصير'' كأنها حملت لذلك.

<sup>ً</sup> يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَتُفخ فِي الصور فضعِق من فِي السماوات ومن فِي الأرض إلا من شاء الله ثم نُفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون﴾ (سورة الزمر، ٢٧/٣٩).

<sup>ً</sup> والزيادة م*ن الشرح، ورقة* ٢٦٤ظ.

أ ن – كسرتا كسرة واحدة وقيل هدمتا هدمة واحدة.

<sup>ٌ</sup> ر م – وتخرج؛ ن ث: ويخرج. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>· ﴿</sup> يُومِ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالْجَبَالُ وَكَانَتَ الْجَبَالُ كَثْبِهَا مُهَيلًا ﴾ (سورة المزمل، ١٤/٧٣).

سورة القارعة، ١٠١/٥.

<sup>&#</sup>x27; سورة طه، ۲۰۱۰-۱۰۷.

<sup>°</sup> رم: ويستوي؛ ث: وسوى؛ ن: ويسوي. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; رم – إلى مكان.

<sup>&#</sup>x27;' جميع النسخ: يدخل هذه في هذه ويضرب. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ ن: في هذه بالذكر.

١٣ جميع النسخ: فيصير. والتصحيح من المرجع السابق.

وإذا كان كذلك فقد وقعت الواقعة يومئذ. وهذا على اختلاف الأوقات ليكون معنى الآيات التي جاءت في الجبال على السواء. والغم أعلم. وقيل: في آياتٍ أُخر بيانٌ آخرُ: بيان تقديم فناء الجبال قبل الأرض، بقوله: يَنْسِفُهَا رَبِي نَسْقًا، فَيَذَرُهَا، أي يذر الأرض، قَاعًا صَفْصَفًا، وغيرها من الآيات مما يدل على تقديم فناء الجبال قبلها. فأما أن يكون معنى تبديل الأرض تغيرها عن الحالة التي هي عليها اليوم من انهدام البنيان واستواء الأودية وإزالة الحبال على ما جاء في الأخبار، فسمي لذلك تبديلا، كما يقال لمن تغير عن الحالة الحسنة إلى غيرها: تيذّلت، يراد أي تغيّرت عن حالتك. فعلى ذلك معنى الآية، أي تتكسر الجبال وتتغير حالة الأرض في دُفْعة واحدة. أو يكون في الآية إخبار عن شدة الفزع في ذلك اليوم؛ أنْ بدَكَةٍ الموادة تفنى الدفعة واحدة، لكن بالدكة الواحدة تهلك الحبال قبل إفناء الأرض، ليس أنهما تفنيان جميعا بدفعة واحدة، لكن بالدكة الواحدة تهلك الحبال والأرض، فيكون المراد بيان شدة اليوم وهؤله لا بيان مرتب فناء البعض على البعض. والغه أعلم.

وقوله: **فيومئذ وقعت الواقعة**، وهو على الحساب والجزاء، كُقوله: وَإِنَّ الذِينَ لَوَاقِئً. `` وأدخلت الهاء في أسماء القيامة تعظيما'' لشأنها.

# ﴿وَانْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَهِيَ يَوْمَئِذٍ وَاهِيَةً﴾ [١٦]

وقوله عز وجل: وانشقت السماء فهي يومئذ واهية، قال بعضهم: تفرقت، وهكذا الشيء إذا انشق تفرق وتباين، ١٠ وبه يظهر الشق. ويحتمل أن يكون الشق كناية عن الليِّن، ٢٠

سورة طه، ۲۰۵/۲۰۱۰-۲۰۹.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م: تكسرت.

<sup>ً</sup> ر: يدكه؛ ن: أن يذكر؛ م يدركه.

<sup>·</sup> جميع النسخ: يعني. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٥و.

<sup>&</sup>quot; ر ث م - والأرض.

رم: أنهم يفنيان؛ ن ث: أنهما يفنيان. والتصحيح من المرجع السابق.

مجيع النسخ: يهلك. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27;ر: لاتيان؛ ذ: الاتيان.

<sup>ً</sup> ر ث م: الأرض.

<sup>`</sup> هَإِنَمَا تُوعِدُونَ لَصَادَقَ وإن الدين لواقعِ (سورة الذاريات، ١٥/٥١).

<sup>ٔ &#</sup>x27; م – تعظیما.

١٢ رُ ٿُ م: وتناثر؛ ن: يفرق وتأثر. والتصحيح من المرجع السابق.

١٣ ث م: عن الذين.

أي تلين ابعد صعوبتها، دليله قوله: فهي يومئذ واهية، أي ضعيفة بعد ما كانت تُنسَب إلى الصلابة؛ ويدل على ذلك قوله: يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجلِ لِلْكُتُب، وإنما يُطُوّى الشيء في الشيء في الشاهد بعد ما كان يلين في نفسه. وجائز أن تنشق السماء لنزول أهلها فلا تبقى فيها إلا الملائكة الذين على أطرافها، ثم تنضم فتلين للطيّ. والنه أعلم. وجائز أن يكون ذكر انشقاقها وانفطارها وانفتاحها تهويلا للخلق من الوجه الذي ذكرنا فيما قبل. وجائز أن يكون للسماوات أبواب فتفتح أبوابها فيكون انشقاقها وانفطارها فتم أبوابها. وجائز أن يكون الشق ليس [على] افتح الأبواب، لأنه ذُكر هذا في موضع التهويل وليس في فتح أبوابها كثير تهويل. وقوله: فهي يومئذ واهية، أي ضعيفة مسترخية. وقيل: الوهي الخرق، وهو يحتمل لأنها إذا انشقت انخرقت.

# ﴿ وَالْمَلَكُ عَلَى أَرْجَائِهَا وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةً ﴾ [١٧]

وقوله عز وحل: والملك على أرجائها، الأرجاء النواحي والأطراف، وهي أطراف السماوات ونواحيها. واحد الأرجاء رّجا مقصور، والمملك، أريد بها الملائكة. أخبر أنهم على أطراف السماوات ونواحيها، فيحتمل أنهم و كلوا وامتُحنوا بحفظها بعد الشق لئلا يسقط على أهل الأرض. وجائز أن يُجعل أطرافها وجوانبها لبعض الملائكة فتفتح `` أبواب السماء فتنزل '\ الملائكة [التي] '' كان مسكنهم عندها إلى الأرض، كما قال تعالى: وَنُزِلَ الْمَلَائِكَةُ تَنْزِيلًا، ''

ر د: يلين.

<sup>ً</sup> ر دليلة وقوله؛ ث م: ذليلة وقوله.

<sup>ً</sup> سورة الأنبياء، ١٠٤/٢١.

أحميع النسخ: أن ينشق.

<sup>°</sup> جميع النسخ:. ليزول. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٥و.

تجميع النسخ: فلا يبقى. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>`</sup> رم: فتبين الطي؛ ن: فيبين للطي؛ ث: فتبين للطي. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ث م + وانقطارها.

<sup>°</sup> ن م: وانقطارها.

١٠ والزيادة من المرجع السابق.

المجيع النسخ: فيفتح. والتصحيح من المرجع السابق.

المجميع النسخ: فينزل. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ الزيادة من المرجع السابق.

اً سورة الفرقان، ٢٥/٢٥.

وتبقى الملائكة الذين كان مسكنهم في أرجائها ينتظرون أمر ربهم. ثم الملك ليس يحتاج إلى مكان يقر فيه وإن جعلت السماء مسكنا لهم، لأن الملائكة ينزلون من السماء إلى الأرض ويَقرّون على الهواء من غير أن يكون في الهواء مَقرُّ. والثالث يبين أنها لا تتفرق كل التفرق، ولكن وسَطَها ينشق لما ذكرنا والباقي بحاله. ويحتمل والملك على أرجائها، على ما يُمَرّ به في السماء. والنه أعلم.

وقوله عز وجل: ويحمل عرش ربك فوقهم يومئد ثمانية، فيحتمل أن يكون الملائكة بالنفخة الأولى يصعقون إلا الثمانية التي يحملون العرش، كما قال: وَتُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِق مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللهُمُ وَ فيكون هؤلاء الثمانية من الذين استُنتُوا، فلا يصعقون فهم يحملون العرش فيكون أمكنتهم على أرجاء السماوات، وهو قوله: والملك على أرجائها. وقوله عز وجل: ثمانية، حائز أن يكون أراد به ثمانية أملاك، وحائز أن يكونوا ثمانية أصناف من / الملائكة كما ذكر في التفسير. وحائز أن يكون هؤلاء الثمانية يُهلكون ثم يُحيّون قبل أن يجبى سائر الخلق، فيحملون عرش ربنا على اكتافهم، فإذا أم بعث الله تعالى الخلائق رأوا العرش على أكتافهم. والعرش هو سرير المُلْكِ. وحائز أن يكون أذلك من نور الخلائق رأوا العرش على أكتافهم. والعرش هو سرير المُلْكِ فإن جبريل عليه السلام يأتي العرش فيأخذ كفا من ضيائه ثم يُلبس الشمس كما يُلبس أحدَكم قميصُه، وإذا أراد القمر أن يطلع أخذ جبريل عليه السلام كفا من نور العرش فيُلبس القمرَ كما يُلبس أحدَكم قميصه، وإذا أراد القمر أن يكون أخذ جبريل عليه السلام كفا من نور العرش فيُلبس القمرَ كما يُلبس أحدَكم قميصه». "فحائز أن يكون العرش من الضياء والنور.

<sup>·</sup> جميع النسخ: ويبقى. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٥و.

۲ رثم: يتبين.

<sup>`</sup> ن: لا يتفرق؛ ث م: لا يفرق.

سورة الزمر، ٦٨/٣٩.

<sup>&#</sup>x27; ث م: قشل.

رم: ربها.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> ر ث م: على اكتافها.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م: وإذا.

<sup>ً</sup> ث + هؤلاء الثمانية يهلكون ثم يحيون قبل أن يجيى سائر الخلق فيحملون عرش ربنا على اكتافهم وإذا بعث الله تعالى الخلائق رأوا العرش على اكتافهم والعرش هو سرير الملك.

<sup>1</sup> انظر لرواية الحديث: اللآلي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة للسيوطي، ١٩/١.

ثم أجلُ الأشياء وأعظمها في أعين الخلق الضياء والنور وإليهما ينتهي الرَّغَب، فيكون في ذكر العرش ذكر عظيم مُلُك الرب حل حلاله. ثم إن كل ملك في الشاهد يتخذ لنفسه عرشا يتفاوت ذلك على مقدار ملكهم وسلطانهم لا ليجعل ذلك مسكنا لنفسه، فإذا لم يتوهم من الخلق أنهم يتخذون ذلك لمقاعدهم ومجالسهم فلأنْ لا يُتَوهَم ذلك من الله أولى.

# ﴿يَوْمَئِذٍ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَى مِنْكُمْ خَافِيَةً﴾ [١٨]

وقوله عز وحل: يومئذ تعرضون لا تخفى منكم خافية، أي تعرضون على أعمالكم فلا تخفى عليكم خافية، أي تُظهَر لكم في ذلك اليوم وتصير بارزا في ذلك اليوم، كما قال تعالى: يَوْمَ تُبلَى السَّرَائِرُ، أي تُظهَر لهم سرائرهم حتى يعرفوها ولا يخفى عليهم شيء منها. وجائز أن يكون قوله: لا تخفى منكم خافية، أي على الله تعالى، [ليس أنه كان يخفى عليه من قبلُ فيظهر له في ذلك اليوم،] أو لكن كل من ادعى إخفاء شيء من أمره على الله تعالى وظن أن الله تعالى لا يَطلع عليه فسيعلم في ذلك اليوم أنه لا تخفى عليه خافية، وهو كقوله تعالى: لِمَن المُلك أليُومَ يللهِ الوَاحِدِ القَهَارِ، ليس فيه أن الملك كان لغيره ولكن بعض الناس كانوا يدعون الإشراك في المدنيا، فيتركون في ذلك اليوم دعواهم ويتيقَنُون أنه هو المتفرد بالملك، وعلى ذلك قوله تعالى: وَبَرَزُوا يللهِ جَمِيعًا، أو لم يكونوا بمختفين عنه قبل ذلك بل كانوا له في كل وقت بارزين، ولكن من ادعى أا الإخفاء في الدنيا يَدَعُ في ذلك اليوم ويُقِرُ بالبروز. والنه المستعان.

ر ث م: وإليها.

<sup>ً</sup> رم – عظیم.

ر: فإذا لا يتوهم.

ر ث م: يتحدثون.

ن: وبحالستهم.

<sup>َ</sup> ث م - في ذلك.

<sup>ً</sup> سورة الطارق، ٩/٨٦.

<sup>ُ</sup> الزيادة م*ن الشرح، و*رقة ٢٦٥ظ.

<sup>ً</sup> ن ث م: فتعلم.

١٠ سورة المؤمن، ١٦/٤٠.

ا سورة إبراهيم، ٢١/١٤.

١٢ جميع النسخ: من أنكر إدعاء. والتصحيح من المرجع السابق.

ثم روى في الخبر أن العَرْضَات ثلاث: عرضتان فيهما خصومات ومعاذير، أي يختصمون ويتنازعون، فإذا ظهر ذلك جعلوا يعتذرون ويسألون ربهم العفو والصفح عن خصومهم. والعرضة الثالثة عند تطائر الصحف. ومعنى قوله تُغرَضون، أي يُعرَض الخلقُ بعضهم على بعض حتى لا يخفى على أحد خصمه، أو يُعرض أعمالهُم حتى يَذكر لا كل أحد صنيعه وكل خصم خصومته، فكأنهم قد نَسُوا ذلك من كثرة الفزع وشدة الأهوال، لكن الله تعالى يُطلِعهم على ذلك، حتى يذكروا لله ذلك. والله أعلم.

# ﴿فَأَمَّا مَن أُورِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيَهْ﴾ [١٩]

وقوله عز وجل: فأما من أوتي كتابه بيمينه، ظاهر ما جرى به الخطاب في القرآن يوجب أن يُرحم المؤمنون جميعا فلا يعذبون في الآخرة، ويُعذَّب الكافرون ولا يُرْحمون، لأنه قسّم الخلق يوم القيامة صِنفين، فجعل صِنفاً منهم أهل اليمين وصنفا أهل الشمال. ثم وصف كل واحد من الصنفين بأعلام ثلاثة: فذكر مرة أنه يَخفُ ميزانهم بقوله: وَمَنْ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ، وذكر مرة أن وجوههم تسود، وذكر مرة أنهم يُعطؤن كتابهم بشمالهم. خفده الأعلام ذكرها في أحد الصنفين. وذكر في الصنف الثاني ووصفهم بأعلام ثلاثة: ببياض الوجوه وبثقل الميزان وبإعطاء الكتاب بأيمانهم. ثم فيما فيه سواد الوجوه ذكر فيه، فأمًا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابِ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ، المؤلف حين ذكر خفة آ الميزان ذكر في آخره ما يُبيّن أن الذين خفت موازينهم هم الكفرة، وكذلك حين ذكر خفة آ الميزان ذكر في آخره ما يُبيّن أن الذين خفت موازينهم هم الكفرة،

ن: يتذكر.

<sup>·</sup> جميع النسخ - كل. والزيادة من الشرح، ورقة ٢٦٥ظ.

ن: تذكروا.

¹ ن: أعلام.

<sup>·</sup> سورة الأعراف، ٩/٧.

ر ن: يسود.

الستأتي الآيتان.

<sup>َ</sup> ثُ مَ: فِي أَخَذُ.

ن: في الصف.

<sup>ٔ</sup> ن: ويثقل.

ا سورة آل عمران، ١٠٦/٣.

۱۲ ن: حقة.

لأنه قال: أَلَمْ تَكُنْ آيَانِي ثُنْلَى عَلَيْكُمْ فَكُنْتُمْ بِهَا تُكَلَّبُونَ. ' وذكر في إعطاء الكتاب بشماله وذكر فيه ما يبين أنه من أهل الكفر لأنه قال: إِنَّهُ كَانَ لا يُؤمِنُ بِاللهِ الْعَظِيمِ وَلا يَخْضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ. ' فثبت أن الوعيد المطلق ذكر في أهل الكفر. وكذلك قال: " وَاتَّقُوا النَّارَ شَعَامُ الْمِسْكِينِ، وَلم يقل أعدت للخلق، وقال: وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أَيِّ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ، وَبل السَمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أَعِدَتُ لِلْمُتَقِينَ، وَشبت أن أهل النار هم الكفار. ثم المؤمنون قد يعترض منهم زلات ومآثم أعلى هذه الدنيا، والكفار يوجد منهم المحاسن فيها. ولكن أهل الكفر يجزّؤن جزاء حسناتهم في هذه الدنيا، والكفار يوجد منهم الحاسن فيها لم يقع سعيهم لها. وأمكن أن يكون المؤمن يُحعلُ له العقاب بسيئاته في الدنيا، فتخلص له الحسنات في الآخرة فيحزي بها. وحائز أن تُكفّر سيئاته بالحسنات التي توجد منه، لأن المحاسن جعل سببا لتكفير المساوئ، قالا الله تعالى: إنَّ الْمُتسَنَاتِ يُذْهِئنَ السَّيِقَاتِ، وإذا كُقِرت السَعاتِ في الدنيا لم يعذب بها في الآخرة. وحائز أن يكون الله تعالى يُعذِبهم بقدر ذنوبهم، ثم يعفو عنهم بحسناتهم التي سبقت منهم من الإيمان وغير ذلك. فكل مؤمن في الحقيقة آخره الجنة وينقل ميزانه ويَبنيضُ وجهه ويُعطَى كتابه بيمينه ويثقُل ميزانه. وقبل الذي يعاقب بذنوبه من أهل الإيمان يعاقب به قبل أن يُغطى كتابه بيمينه ويثقُل ميزانه. وقبل الله أن يَبيضٌ وجهه الم كرم الله تعالى إياه من النور، [٤٨٥- قبل أن يُغطى كتابه بيمينه ويثقُل ميزانه. وقبل الم أن يَبيضٌ وجهه الم أكرم الله تعالى إياه من النور، [٤٨٥- قبل أن يُغطى كتابه إله من الدزي. أم من عُفي عنه [يَبيضٌ وجهه الم أكرم الله تعالى إياه من النور، [٤٨٥- قبل أن يكون على ما عليه في الدنيا. ثم من عُفي عنه [يَبيضٌ وجهه الم أكرم الله تعالى إياه من النور، [٤٨٥- قبل أن يُعلى على أكرم الله تعالى إياه من النور، الهورة المحالة المؤلى المنان عاقب المنان المنان عاقب المنان المنان عاقب المنان المنان عاقب المنان المنان عاقب المنان عاقب المنان عاقب المنان المنان عاقب المنان المنان عاقب ال

انظر الآية ٢٥ والآية ٣٣ و ٣٤ من هذه السورة.

<sup>ً</sup> ن: وقال أيضا.

<sup>ٔ</sup> سورة آل عمران، ۱۳۱/۳.

<sup>°</sup> سورة آل عمران، ١٣٣/٣.

ن: ومأثم.

<sup>ً</sup> ر ث م: يؤخذ.

<sup>^</sup> جميع النسخ: فيخلص.

۹ سورة هود، ۱۱٤/۱۱.

<sup>ٔ</sup> رم: کفت.

۱۱ ر: وقيل.

١٦ ث: ويثقل مزانه قبل أن تبيض وجهه لم يكن مسود الوجه؛ ن: وقبل أن يبيض وجهه ويثقل ميزانه.

۱۳ ر ث م: الوجوه.

لأنه] في الخبر: «إن الناس يُعرضون يوم القيامة ثلاث عَرْضاتٍ، فأما عرضتان ففيهما خصوماتُ ومعاذيرُ، وأما العرضة الثالثة فتطايُرُ الصحف في الأيدي». فيحوز أن يكون تعذيبه قبل العرضة الثالثة، ثم يُعطَى كتابَه في العرضة الثالثة بيمينه، فيظهر له أعلام السعادة إذ ذاك. فإذا ثبت أن الوعيد المطلق إنما جاء في أهل الكفر لم يُلحق أهلُ الكبائر من أهل الإيمان بهم في الحكم، بل وجب الوقف في حالهم كما قال أصحابنا. والله الموفق.

وقوله عز وحل: هَاؤُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيَهُ، قال بعضهم: هاؤم، أي تعالَوا، وقال بعضهم: هو بمعنى هاكُمْ، أي خذوا، فأبدلت الهمزة مكان الكاف. فظاهر الآية أن المعطّى له الكتاب يقول هذا يدعو النحلق، أو يناولهم الكتاب استبشارًا وحُبُورا، فبشَّرهم بعفو الله تعالى عنه ورحمته عليه. ولكن أهل التأويل صرفوا التأويل إلى المُعطِي فقالوا بأن المعطِيَ هو الذي يقول هذا. فكأنَّ الذي مُكتب الكتاب في الدنيا من الملك هو الذي يعطى الكتاب إلى المكتوب عليه، ويقول: هاؤم اقرءوا كتابيه، أي خذوا واقرءوا ما كتبتُ الكم وعليكم.

### ﴿إِنِّي ظُنَنْتُ أَنِّي مُلَاقٍ حِسَابِيَهُ ﴾ [٢٠]

وقوله عز وحل: إني ظننت أني ملاق حسابيه. فإن محملته على حقيقة الظن فهو يخرج على ثلاثة أوجه. أحدها الني ظننت في الدنيا أني أُلاقي الحساب الشديد فيما سبق من سيئاتي وأؤا تحذ بها وأُحازَى عليها، وظننت الساعة أن لا أَنْجُوَ من ذنوبي لفزع هذا اليوم،

<sup>ً</sup> الزيادة من *الشرح، ورقة* ٢٦٦و.

رم: ففيها.

ن: وأما عرضة.

أ عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يعرض الناس يوم القيامة ثلاث عرضات فأما عرضتان فجدال ومعاذير وأما العرضة الثالثة فعند ذلك تطير الصحف في الأيدي فآحذ بيمينه وآخذ بشماله» (سنن الترمذي، صفة القيامة ٤).

ث: تعديته.

ث – أن.

۷ ر ث م: أو تناولهم.

<sup>&#</sup>x27; رم + يقول.

<sup>ً</sup> ر ث م: ما کتب.

<sup>&#</sup>x27;' ن + أ*ي.* 

فوجدت سيئاتي قد غفرت وخطاياي كقِرتْ عني. فيكون قوله هذا منه شكرا لله تعالى وإظهارا لمنته. والثاني أن كنت في دار الدنيا إذا عرضت لي الحوادث من الزلات والهَفَوَات ظننت أني ألاقي الله تعالى بها، فأمسكت عنها وانزجرت عن إتيانها، فيكون إحبارا عن بيان سبب نيل ذلك. والثالث أني تفكرت في أمري فظننت أن مِثْلي لا يُثرك سُدًى همالا، فأدى ظني إلى اليقين فآمنت وصدقت الرسل، فإنما نجوت بأول ظني وفكرتي. والنه أعلم. فومنهم من صرف الظن إلى اليقين والعلم فقال: معنى قوله ظننت، أي أيقنت وعلمت.

ر ن م: منه هذا.

<sup>&#</sup>x27; ن + أ*ي.* 

جميع النسخ: تركت. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٦و.

<sup>َ</sup> ن – بها.

ر م: وابن حرت؛ ن: وإنني حرت.

أ ث: عن إيتانها.

ن - والله أعلم.

<sup>&#</sup>x27; ر: أني.

<sup>.</sup> ر م: على ظن.

۱۰ ر ت م: فيجمله.

<sup>٬٬</sup> ر م: والإحاطة التي سبق منه؛ ن ث: والإحاطة الذي سبق منه. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ الآية ١٢ من هذه السورة.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ر: لا يعي.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ر ن م: يل يسمع.

١٥ سورة البقرة، ٢/٢٤.

١٦ سورة البقرة، ٤/٢.

فجعلهم مرة ظانين ومرة موقنين فيما كان طريقه البحث ' وإعمالَ الفكر. ' ولهذا ' ما لا يجوز أن يوصف الله تعالى بالإيقان في أمر من الأمور، لأن الأشياء له بارزة ظاهرة، إذ هو منشئها و حالقها، فلا يخفي عليه شيء منها فيحتاج إلى البحث عنها والنظر فيها. والله الموقق. أو نقول أبأن الأمور التي سبيل دركها الاجتهاد لا يخلو شيء منها من اعتراض وساوس ُوحواطرَ فيها، فتلك الوساوس والخواطر تُفضي° بصاحبها إلى الظنون؟ فاستحازوا إطلاق الظن فيها لما لا يخلو عنه، واستحازوا إطلاق اليقين فيها $^{\mathsf{V}}$  لما غلب عليها دلالات اليقين $^{\mathsf{A}}$ والإحاطة. ألا ترى أن مَن من يهدَّدُ ' بالوعيد' الشديد أو بالقتل على أن يكفر بالله تعالى أبيح له أن يُجري ١٦ كلمة الكفر على لسانه و مُعل كالموقن بإحلال ١٦ العذاب من المكره، ١٠ ولو امتنع عن الإجابة إلى ما دعاه وإن لم يتيقن بأنه يفعل به لا محالة ما أُوعِدَ به، لأنه يجوز أن لا يمكَّن ْ ` من ذلك، ويجوز أن لا يبقى إلى ذلك الوقت؛ ثم وسِّع له فِعْلُ ذلك بأكبر الرأي وغلبة الظن وحل" ذلك محل الإحاطة واليقين. فعلى ذلك هاهنا لمَّا غلب دلالات اليقين والصدق جاز إطلاق لفظة اليقين عليه. فأما الأشياء التي تدرك ٧٠ بالحواس والمشاهدات فلا سبيل إلى تسمية مثله ظنا لما لا يحتمل اعتراضَ الشّبه فيها. والله الموثق.

ر ن م: البعث.

رم: الكفر؛ ن: الذكر.

جميع النسخ: وبهذا. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٦و.

ر: أو بقول؛ ن ث م: أو يقول. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: إلى الجنون.

ر ث م: إلى الجنون.

ر ث م - فيها.

ر ث م: النفس.

ر م – من.

۱۰ ن: يهتد.

ر ث م: بالوعد.

م. أن يجزي.

ر: بإخلال.

م: من المكروه.

م: لا يكن.

ر ث م: وجل.

جميع النسخ: يدرك. والتصحيح من المرجع السابق.

#### ﴿فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ ﴾ [٢١]

وقوله عز وحل: فهو في عيشة راضية، أي في حياة راضية، يقال: عاش وحيي، بمعنى واحد. وقوله: راضية، بمعنى مرضية، معناه أن نفسه في حياة ترضي بها، كقوله: مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ، أي مدفوق، ومثله في الكلام كثير. ويجوز أن يكون المراد نفس الجنة قد رضيت بأهلها وأظهرت رضاها بهم، كما وصَفَ الحجيم بالسَّخَط والتَّغيظ على أهلها. فحائز مثله في الجنة رضًا واستبشارا؛ إذ على معنى أن الجنة تُظهِر لهم من أنواع الكرامات والخيرات ما لو كان ذلك من ذي العقل يكون ذلك دليل الرضاء كما يضاف الغرور إلى الدنيا، وهي أنها تُظهر من نفسها ما لو كان ذلك عمن يملك التغرير يكون ذلك غُرورا من نفسها.

# ﴿فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾ [٢٢] ﴿قُطُوفُهَا دَانِيَةً ﴾ [٢٣]

وقوله عز وحل: / في جنة عالية، قال بعضهم: مرتفعة على ما يُستَحبُ أَ في الدنيا من الجنان [١٨٤٠] في رَبُّوة من الأرض مرتفعة. وقال بعضهم: الحنة اسم لروضة ذات أشحار، فكأنه يصف أشحارها بالارتفاع والطول والمنظر، وذلك أشهى إلى أربابها، ولهذا ما قال: قطوفها دانية، من غير ذكر الأشحار، لأن ذكر الحنة اقتضى ذكر الأشحار. والثالث يكون معنى عالية، أي عظيمة القدر والخطر مرتفعةً. وقد يوصف الشيء الرفيع بالعلق. والنّه أعلم.

<sup>ً ﴿</sup>فلينظر الإنسان مِمَّ خُلِقٌ مَن ماء دافق﴾ (سورة الطارق، ٦٨/٥-٦).

<sup>ُ</sup> يقُول الله تعالى: ﴿ وَبِلْ كَذَبُوا بِالسَاعَةُ وَأَعْتَدَنَا ۚ لَمْنَ كَذَبِ بِالسَاعَةُ سَعِيرًا إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظا وزفيراً ﴾ (سورة الفرقان، ١١/٢٥ -١٠).

ر: الرضا.

<sup>ً</sup> انظر مثل قوله تعالى: ﴿ذَلَكُم بَانَكُم اتخذتم آيات الله هزوا وغرتكم الحياة الدنيا﴾ (سورة الجاثية، ٣٥/٤٥).

ت: التعزير.

<sup>ً</sup> ر ث م: تستحب.

<sup>&#</sup>x27; ت – الجنة.

<sup>^</sup> جميع النسخ: العالية. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٦ظ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ر ث م: عظيم.

١ ث: قطفها وبعيد لمن لا يريد قطفها.

<sup>&#</sup>x27;' جميع النسخ: لا ترد.

# ﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ﴾ [٢٤]

وقوله عز وجل: كلوا واشربوا هنيئا بما أسلفتم في الأيام الخالية، تأويله أن يقال لهم: كلوا واشربوا هنيئا بما أسلفتم في الأيام الخالية، إنما جعلتهم أيامكم الخالية سَلَفا في أيام الآخرة. وسلفُ الرجل لآخر أهو أن يعطيه قرضا ليأخذ مثله وقت الحاجة إليه، أو يسلّم الرجل رأسَ ماله في الأشياء التي يأمل منها الربح، وكأنه بما يشري نفسه يجعلها سلفا ورأسَ مالٍ ليأخذ ربح ما باع في الآخرة، فذلك هو الإسلاف. أو يجعل عمله للآخرة رأسَ ماله، وما رُزِقَ من الأموال ينفقها في سبيل الله ويجعل ذلك رأس ماله. وذكر عن وكيع أنه قال: بلغنا أن الذين أسلفوا الصوم أي أنهم صاموا في الدنيا وتركوا الطعام والشراب فأثابهم الله في الآخرة فقال: ملوا واشربوا هنيئا.

# ﴿وَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهْ﴾[٢٥]

وقوله عز وحل: وأما من أوتي كتابه بشماله فيقول يا ليتني لم أوت كتابيه، والإيتاء بالشمال أحد أعلام الشقاء، فتمنى أن لا يُؤتى بما فيه عَلَمُ شقائه.

# ﴿ وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ ﴾ [٢٦]

وقوله عز وحل: ولم أدر ما حسابيه، يقول هذا في الوقت الذي قرأ ورأى فيها حلاف ما كان يظن في الدنيا أحسنُ صنعا من الذين آمنوا وأقربُ منزلة إلى الله تعالى، كما قال: وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ يُحْسِنُونَ صُنعًا، ' فظهر له بقراءته الكتاب

ن: الآخرة.

ا جميع النسخ: تأمل. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦٦ظ.

ر م: الريح.

ر: يمادي؛ ث: يرى؛ م: رأى.

<sup>&#</sup>x27; ٿ: لجعلها.

ن + وما رزق منه الأموال ينفقها.

<sup>ٔ</sup> ن + في سبيل الله ويجعل ذلك رأس ماله.

ر: فقالوا.

<sup>&#</sup>x27; رم: فمتي.

<sup>&#</sup>x27; ﴿ وَقُلَ هَلَ نُنَبِّتُكُم بِالأَحْسِرِينِ أَعَمَالًا الذَّينِ صَلَّ سعيهم في الحياة الدِّنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا ، (سورة الكهف، ١٠٣/١٨ - ١٠٤).

أنه لم يكن على ما حسِب، بل قد أساء صنعَه، فَوَدَّ عند ذلك أن لا يَعرف ما حسابه لللا يظهر مساوئه. ويحتمل أنه يتمنى أنه تُرِكَ ميتا ولم يُحْيَ حتى كان لا يدري الحساب ولا يعرفه.

### ﴿ يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ ﴾ [٢٧]

وقوله عز وحل: يا ليتها كانت القاضية، أي يا ليت المِيتَة الأولى كانت دائمة عليً. وقال بعضهم: يا ليت النفخة الأخيرة كانت تقضي بالموت والهلاك لم تكن مَجِيئَة باعثة. والنه أعلم. وقال قتادة: منوا الموت ولم يكن شيء في الدنيا أكره إليهم منه. ثم الموت عليهم مقضي وليس بقاض، فحقه أن يقول: يا ليتها كانت مقضيةً. ولكنَّ هذه اللفظة يذكرها الناس في كل مكروه من الأمور، ألا ترى أن الناس يدعون الله تعالى بأن يصرف عنهم قضاء السوء وليس بقضاء الله بل هو مقضيه، فضرج القول على ما تعارفوا. وهذا كما يقال: الصلاة أمر الله، وليست هي بأمره ولكن تأويله أنها بأمره ما تقام، فسمى أيضا قضاء الله وهي في الحقيقة مقضيه. والله أعلم.

ن: ما حسابيه.

ن: و لم يجئ.

ن ث م: حي.

<sup>،</sup> بي النسخ: لا يرى. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦٦ظ.

ن: الآخرة.

آرنم: يقضي.

ن: مجيئه.

معو أبو الخطاب قتادة بن دعامة بن قتادة بن عزيز، السندوسي البصري (ت ١١٨ه/ ٢٣٦م)؛ مفسر حافظ، وضرير أكمه. وكان رأسا في العربية ومفردات اللغة وأيام العرب والنسب. كان يرى القدر، ويدلِّس في الحديث. انظر: معجم الأدباء ليعقوب الحموي، ١٧/ ٩-١٠؛ ووفيات الأعيان لابن خلكان، ١٥/٤ ٩٥/٤؛ وتذكرة الحفاظ للذهبي، ١٩٥/٩-٩٠.

<sup>\*</sup> تفسير الطبري، ٢٩/٧٧؛ والدر المنثور للسيوطي، ٢٧٣/٨.

١ ر ن م: ليس.

۱۱ ث - فحقه أن يقول يا ليتها كانت مقضية.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ر ن: مقضيته.

<sup>ً&#</sup>x27; ن: ما يقام.

۱۱ ر ث م: وهو.

۱۰ ر ن: مقضیته.

## ﴿ مَا أَغْنَى عَنِي مَالِيَهُ ﴾ [٢٨]

وقوله عز وحل: ما أغنى عني ماليه، فالأصل أن الكفرة كانوا يفتحرون بكثرة أموالهم، فيقولون: نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالاً وَأَوْلَادًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ، لا فيزعمون أن الله تعالى بما آتاهم من الأموال يدفعون عن أنفسهم العذاب بأموالهم إن حل بهم، فيتبين لهم في ذلك الوقت أنها لا تغني عنهم شيئا، فيقول كل واحد منهم: ما أغنى عني ماليه.

## ﴿هَلَكَ عَنِي سُلْطَانِيهُ ﴾ [٢٩]

وقوله عز وجل: هلك عني سلطانيه، ذكر عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: كُلُّ سلطان في القرآن فهو حجة. والأصل أن الكافر كان يحتج في الدنيا لنفسه بحجج باطلة، فمرة يقول: مَا هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ، ومرة يقول: همرة يقول: مَا هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ، ومرة يقول: هلك عني سلطانيه، أي هلك هذَا سِحْرٌ، ومرة يقول: هو مجنون، وغير ذلك. فيعبر المقوله: هلك عني سلطانيه، أي هلك تلك الحجج التي كنا نتشبث بها واضمحلت وظننا أنها حجج. ومنهم من يقول: السلطان هو القدر والشرف، أي ذهب ذلك كله. وقيل: أي هلك عني تكبري وسلطاني على الأنبياء الله في الدنيا وترك الاكتراث إليهم. وجائز أن يكون أراد به أن السلطان الذي كان لي على نفسي في الدنيا قد انقطع ذلك السلطان الذي كان لي على نفسي في الدنيا قد انقطع، لأنه كان يملك استعمالها في مرضات الله تعالى، فيقول: قد انقطع ذلك السلطان الذي استعمالها في مرضات الله تعالى، لأنه يسلم فلا يقبل منه إسلامه.

ر ن م: في الأصل.

۲ سورة سبأ، ۳۵/۳٤.

<sup>&</sup>quot; صحيح البخاري، تفسير القرآن ١٧.

م: يحج.

<sup>°</sup> سورة الشعراء، ٢٦/٢٦، ١٨٦.

ن – يقول.

٧ سورة الأحقاف، ١٧/٤٦.

ن - يقول.

<sup>\* ﴿</sup>وَلِمَا جَاءَهُمُ الْحَقِّ قَالُوا هَذَا سَحَرُ وَإِنَا بِهُ كَافُرُونَ﴾ (سورة الزخرف، ٣٠/٤٣).

<sup>&#</sup>x27;' لعُل المؤلف يُشير إلى مثل قوله تعالى: ﴿وإن يكاد الذين كفروا ليُزْلِقونك بأبصارهم لما سمعوا الذكر ويقولون إنه لمحنون﴾ (سورة القلم، ١٠/٦٨).

۱۱ ن: نيصير.

١٢ ث: على الأبنياء.

۱۳ ر ن ت: الرب.

ثم يجوز أن تكون الهاءات في هذه الخطابات على معنى الإشارات إلى الأنفس، أو على تأكيد الأمر والمبالغة كالتشابه، أو كأنهم ينادون أنفسهم بذلك. وقد تدخل الهاء في النداء، كقوله: يا ربّاه ويا سيِّداه! وجائز أن يكون للوقف وإتمام الكلام. وأهل النحو يسمونه هاء الاستراحة.

# ﴿خُذُوهُ فَغُلُّوهُ ﴾ [٣٠]

وقوله عز وحل: خذوه فغلوه، وقال في موضع آخر: تُحذُوهُ فَاعْتِلُوهُ، وهو السوق على العنف. وقال في موضع آخر: وَنَسُوقُ الْمُحْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا، فكأنهم -والله أعلم- على العنف. وقال في موضع آخر: وَنَسُوقُ الْمُحْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا، فكأنهم -والله أعلم المُغلُونَ. وبدأ بالأمر بالأغلال لأن الناس في الدنيا يجتهدون كل الجهد في منع العذاب بأيديهم، وأخبر أن أيديهم تُغلُّ في الآخرة فلا يتهيأ لهم دفع ما يَحُلُّ لهم من العذاب، فيكون ذلك أشد عليهم، ويكون حالهم كما قال الله: أَفَمَنْ يَتَقِي بِوَجْهِهِ سُوءَ الْعَذَابِ يَوْمَ القِيَامَةِ، فَتُغَلُّ وبداه كي لا يتَقِيَ النارَ بوجهه، ثم يُذْخَلُ في السلاسل، فيُحَرُّونَ ويُشحَبون ويساقون على وجوههم على اختلاف أحوال القيامة.

﴿ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴾ [٣١] ﴿ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ ﴾ [٣٦]

وقوله عز وحل: ثم الجحيم صلوه، أي أدخلوه؛ يقال جَمَلُ مَصْلِيُّ أي مَشُوِيُّ. فجائز أن يُؤْمر بأن يُشْوَي في الجحيم. وقوله: في سلسلة ذرعها سبعون ذراعا فاسلكوه، فذكر أوَّلا أنهم يُغَلّون ثم يُصلُّون الجحيم، `` ثم يُسَلْسَلُون إذ ذاك، وحق مثله أن يسلْسَلَ، ثم يمدُّ إلى جهنم. ``

جميع النسخ: أن يكون.

<sup>ً</sup> ر ث م: الحطيئات؛ ن: الخطايات. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦٧و.

ر م: كالمتشابه.

<sup>·</sup> جميع النسخ: وقد يدخل. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>·</sup> جميع النسخ: وإجمام. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> سورة الدخان، ٤٧/٤٤.

<sup>ٔ</sup> سورة مريم، ۱۹/۸۹.

رم - لهم.

<sup>°</sup> سورة الزمر، ۲٤/۳۹.

١٠ ث - وقوله في سلسلة ذرعها سبعون ذراعا فاسلكوه فذكر أولا أنهم يغلون ثم يصلون الجحيم.

۱۱ ر م: الجهتم.

ولكنه يشبه أن يكونوا أؤلا يحشرون، ثم يساقون إلى نار جهنم، بقوله: وَسِيقَ الَّذِينَ كَقَوُوا إِلَى جَهَتَمُ رُمُرًا، وإذا وردوها همُّوا أن يفروا منها فيسلسلون إذ ذاك ويسحبون في النار حينئذ، ولا يتهيأ لهم الهرب. \* ثم قوله عز وجل: في سلسلة ذرعها سبعون ذراعا فاسلكوه، لا يجوز أن يماث يكون السلسلة تفضل عن أبدانهم فتأخذ فضل مكان من جهنم لأنه تعالى وعد أن يماث جهنم من الجِنّة والناس أجمعين، ولو كانت تلك السلسلة آخذة فضل مكان لكان لا يقع الامتلاء بالجنة والناس أجمعين فقط، فيؤدي من إلى مُحلف الوعد، والله عز وجل لا يخلف الميعاد. ولكن إن كانت تلك السلسة أطول من أبدانهم فهي تُدار وعلى أهلها ليقع لهم بها فضل تضييق المهوا وغمّ. فأما أن تفضل / عن أبدانهم فلا يحتمل. وذكر عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قبل أن توزنوا، وتجهزوا للعرض الأكبر يوم القيامة؛ يَوْمَئِذِ تُعْرَضُونَ لَا تَحْمَى مِنْكُمُ تحافِيَةً. " قبل أن توزنوا، وتجهزوا للعرض الأكبر يوم القيامة؛ يَوْمَئِذِ تُعْرَضُونَ لَا تَحْمَى مِنْكُمُ تحافِيَةً. " وعن الحسن أنه قال: إن المؤمن قوّام [على] " نفسه يحاسب نفسه لله تعالى، وإنما تحقّ الحساب يوم القيامة على قوم حاسبوا أنفسهم " في الدنيا، وإنما شق الحساب يوم القيامة على قوم " أخذوا هذا الأمر من غير محاسبة. إن المؤمن يفحاه الشيء [فيعجبه] " فيقول: والله الني المؤمن على من صلة إليك، هيهات جيل بين وبينك.

سورة الزمر، ٧١/٣٩.

ر: ويسبحون.

رم: يفضل.

<sup>&</sup>lt;sup>؛</sup> رثم+هم.

<sup>ً</sup> لعله يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَعَتَ كُلْمَةَ رَبُكُ لِأَمْلَانَ جَهْنَمَ مِنَ الْجَنَةَ وَالنَّاسُ أَجْمَعِين﴾ (سورة هود ١١٩/١١؛ وانظر أيضا: سورة الأعراف، ١٨/٧؛ وسورة السجدة، ١٣/٣٢؛ وسورة ص، ٨٥/٣٨).

ت ث: اخذ.

ن – لكان.

ر ٺ م: يؤدي.

ر ٺ م: تذکير.

<sup>·</sup> الآية ١٨ من هذه السورة. الزهد والرقائق لابن المبارك، ١٠٠٣ و*الدر النثور* للسيوطي، ٢٧١/٨.

١١ الزيادة مستفادة من رواية الخبر.

۱۲ ر: أنفسكم.

۱۲ ن - على قوم.

١٤ الزيادة مستفادة من رواية الخبر.

۱° رم: لأتي.

ويَهْرُط منه الشيء، فيرجع إلى نفسه فيقول: ما أردت هذا، ما لي ولهذا؟ والله ما لي عذر بها، اوالله لا أَعُودُ لهذا إن شاء الله تعالى. إن المؤمنين قوم أوثقهم القرآن وحال بينهم وبين هَلَكَتِهم. إن المؤمن أسير في الدنيا يسعى في فِكاك نفسه لا يأمن شيئا حتى يلقى الله يعلم أنه مأخوذ عليه في سمعه وبصره ولسانه وجوارحه كلها. فمحاسبة النفس أن ينظر في كل فعل يريد أن يُقْدِم عليه إلى عاقبته. فإن كان رُشدا أمضاه وأنفذه، وإن كان غيا انتهى عنه، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا أردت أمرا فديّز عاقبته، فإن كان رشدا فأمضه، وإن كان غيا فأنته عنه». وقال في خبر آخر: إن المؤمن وقاف وزّان. ووزنه ما ذكر في الخبر الأول من النظر في العواقب، فإذا نظر في العاقبة ورأى الرشد في إنفاذه فقد وَزّتَهُ، وإذا رأى خبلاف الرشد انتهى عنه و لم يُقْدِم عليه فذلك وقفه. فهذا الذي ذكرنا محاسبة المرء نفسه فيما يَرُومُ من الأمور؛ واستغفر الله تعالى لعله بفضله يَمُنُ عليه بالمغفرة، وإن كان ذلك فعلا مرضيا حمد الله تعالى وسأله التوفيق عمثه. فهذه هي محاسبة العبد لنفسه فيما ارتكب من الأفعال. وسأله التوفيق عمثله. فهذه هي محاسبة العبد لنفسه فيما ارتكب من الأفعال. وسأله التوفيق عمثله. فهذه هي محاسبة العبد لنفسه فيما ارتكب من الأفعال. وسأله التوفيق عمثله في الأفعال. وسأله التوفيق عمثله في المنه العبد لنفسه في ما ارتكب من الأفعال. وسأله التوفيق عمثله في المنه القبد لنفسه في الأفعال. وسأله التوفيق عمثله والمنافرة المنه المنه العبد لنفسه في الأفعال. والمنافرة الله التوفيق عمثله والمنافرة الله التكون والمنافرة الله والمنافرة وا

٨٤٨و س ١٦]

الزيادة مستفادة من رواية الخبر.

جميع النسخ: العذاب. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٧و.

ث م: بعلم.

روي عن الحسن أنه قال: إن المؤمن قوام على نفسه يحاسب نفسه شه، وإنما خف الحساب يوم القيامة على قوم حاسبوا أنفسهم في الدنيا، وإنما شق الحساب يوم القيامة على قوم أخذوا هذا الأمر على غير محاسبة. إن المؤمن يفحأه الشيء فيعجبه فيقول: والله إني لاشتهيك وإنك لمن حاجتي، ولكن والله ما من وصلة إليك، هيهات حيل بيني وبينك. ويفرط منه الشيء فيرجع إلى نفسه فيقول: ما أردت إلى هذا، ما لي ولهذا، ما لي عذر بها والله لا أعود إلى هذا أبدا إن شاء الله. إن المؤمنين قوم أوثقهم القرآن وحال بينهم وبين هلكتهم. إن المؤمن أسير في الدنيا يسعى في فكاك رقبته، لا يأمن شيئا حتى يلقى الله، يعلم أنه مأخوذ عليه في ذلك كله (مصنف ابن أبي شيبة، يسعى في فكاك رقبته، لا يأمن شيئا حتى يلقى الله، يعلم أنه مأخوذ عليه في ذلك كله (مصنف ابن أبي شيبة،

ث: وأنقده؛ رم: وأنقضه.

م - عنه. أخبرنا سفيان الثوري، عن خالد بن أبي كريمة قال: سمعت أبا جعفر -قال ابن صاعد: أبو جعفر هذا يقال له عبد الله الهاشي وليس بمحمد بن علي رضي الله عنهما - يقول: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: بارك الله المسلمين فيك، فخصّي منك بخاصةٍ خير، قال: «مُشتَوصٍ أنت؟» أُراه قال ثلاثا، قال: نعم، قال: «اجلس، إذا أردت أمرا فتدبر عاقبته، فإن كان خيرا فأمضه، وإن كان شرا فانته». (الزهد والرقائق لابن المبارك، ١٤ وانظر: مصنف عبد الرزاق، ١٤ / ١٥ ).

ن نفسه

<sup>ً</sup> وقع ما بين النجمتين متأخرا عن موضعه، فنقلناه إلى هنا. انظر: ورقة ٨٤٠ظ/سطر ٣٦ – ٨٤١و/سطر ١٦.

#### ﴿إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيمِ ﴾ [٣٣]

وقوله عز وحل: 'إنه كان لا يؤمن بالله العظيم، ففيه بيان السبب الذي لأجله استوجبوا هذا العقاب وهو النهم كانوا لا يؤمنون بالله العظيم. ثم قوله: لا يؤمن بالله، حائز أن يكون لا يؤمن بوحدانيته، أو لا يؤمن بإرسال الرسل، أو كان لا يؤمن بالبعث، وإلا فهم يؤمنون بالله، ولكن من لم يكن مؤمنا الرسل والبعث فهو غير مؤمن في الحقيقة، لأن الإلة الحق هو الذي أرسل الرسل، ويقدر على البعث، والكافر لا يُثبتُ له قدرة البعث ولا يراه أرسل الرسل، فصار لا يؤمن بالله العظيم في الحقيقة.

## ﴿ وَلَا يَحُضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾ [٣٤]

وقوله عز وجل: "ولا يحض على طعام المسكين، ففي قوله: ولا يحض على طعام المسكين، أخبار أنه كان لا يؤمن بالبعث لأن الناس ليسوا يطلبون من المساكين الجزاء لما يطعمونهم، وإنما يطعمونهم لوجه الله تعالى ورجاء الثواب في الآخرة، والكافر غير مؤمن بالجزاء ليحمله ذلك على الإطعام وليس هو بكسب أيرُغّب فيه من مكاسب الدنيا، فكأنه يقول: إن الذي أفضى به إلى النار تزكه الإيمان بالله تعالى أو بالبعث. ويجوز أن يكون قوله: ولا يحض على طعام المسكين، إثبات الشُخرية من الذي ترك الحضّ على أهله بالإطعام، كقوله: أنطُعِمُ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللهُ أَطْعَمَهُ، " يقول: كيف أُطْعمه " ومن بيده خزائن السماوات والأرض لا يطعمه، فلو كان أهلا للإطعام لكان أؤلى " مَنْ يطعمه هو الله تعالى.

ن – عز وجل.

۲ رم: وهم.

<sup>ٔ</sup> ر ن م: بوحدانية.

<sup>&#</sup>x27; ن: فهو.

ن: من لم يؤمن.

<sup>-</sup>ث ت ~ مؤمنا.

ن - عز وجل.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م - ففي قوله ولا يحض على طعام المسكين.

ن: يكتسب.

۱۰ سورة يس، ۲۹/۲۹.

١١ ن – أطعمه.

<sup>11</sup> جميع النسخ: الأولى. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦٧و.

#### ﴿ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ﴾ [٣٥]

وقوله عز وجل: فليس له اليوم هاهنا حميم، أي قريب يرجو منه، وهو كقوله: فَلَا أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ، ' فليس له قرب' يرجوه أو ينفعه ذلك الحميم، وقد كان له في الدنيا حميم ينتفع به ويرجو منه.

# ﴿وَلَا طَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسْلِينٍ﴾ [٣٦]

وقوله عز وجل: ولا طعام إلا من غسلين، وقال في موضع آخر: لَيْسَ لَهُمْ طَعَامُ إِلَّا مِنْ ضَرِيعٍ، " وقال في موضع آخر: ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ لَآكِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُومٍ، \* والزقوم غيرُ الضريع. فهذا -والله أعلم- أن في جهنم دركات، فأهل دركة منها لا يحدون غير الغسلين، وأهل دركة منها يجدون غير ذلك، وأهل دركة منها طعامهم الزقوم، ليس لهم غيره وإلا لو لم يحمل الأمر على هذا أوجب ما ذكرناه اختلافا، فيخرج [من] أن يكون من عند الله بقوله: وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَ جَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا. "

ثم يجوز أن يكون قُدِر لكلِّ أهل دركة ما توجبه ' الحكمة أن يكون ذلك ' طعامَهم. فعلى ما كانوا يفتخرون في هذه الدنيا بالأطعمة على من دونهم ويُهِينُونَ مَنْ لم يكن عنده ذلك الطعام جعل الله تعالى لهم من ذلك الوجه طعاما في الجحيم يُهانون به. وقال الحسن: إن القرآن كلَّه كسورة واحدة، والسورة كأنه آية واحدة، فكأنه جمع بين هذه الأشياء كلها في آية واحدة ' فقال: ليس لهم طعام إلا من غسلين، وليس لهم طعام إلا من ضريع ومن زقوم، وإذا مُحِلَ على ما ذكر ارتفع توهم التناقض. والله أعلم.

<sup>ُ ﴿</sup>فَإِذَا نُفَحَ فِي الصور فلا أنسابَ بينهم يومئذ ولا يتساءلون﴾ (سورة المؤمنون، ١٠١/٢٣).

وعود تعنع في المصور فار العلق بينهم يوامنه و لا يمساءون. \* جميع النسخ: قريب. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦ ٢و.

<sup>ً</sup> سورة الغاشية، ٦/٨٨.

<sup>·</sup> سورة الواقعة، ٦٠/٥٦-٥٣.

<sup>·</sup> جميع النسخ - ولأهل. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٧ظ.

ر م – يجدون غير ذلك ولأهل دركة منها.

ن: لو لم نحمل.

الزيادة من المرجع السابق.

سورة النساء، ٨٢/٤.

١٠ جميع النسخ - ما يوجبه. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>`</sup> ر م – ذلك.

١٢ ن - فكأنه جمع بين هذه الأشياء كلها في آية.

وقوله عز وجل: إلا من غسلين، فجائز أن يكون هذه اسما لشيء من الأشياء التي يعذب بها أهل النار لم يُطلع الله تعالى الخلق على علم ذلك ومعرفته، وقد ذكر أَسَامِيَ في الآخرة ليس للخلق بمعرفتها عهد. ألا ترى أن الزقوم ليس باسم لشيء يستقبح ويستفظع في الدنيا، ثم جعله الله تعالى اسما للشيء المستشتع الكريه في الآخرة، وقال: عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلًا، والسلسبيل غير معروف فيما بين أهل اللسان. وقال بعضهم: الغسلين ما يسيل من جلود أهل النار إذا عذبوا، وذلك هو الصديد والقيح. وجائز أن يكون إذا اشتد حرُّهم استغاثوا إلى الله تعالى وطلبوا منه ما رجوا أن يَرفع عنهم الحر فيُصَبّ عليهم ما يزيد في عذابهم، فيسمًى ما يزول عنهم غسلينا. والنه أعلم.

## ﴿لَا يَأْكُلُهُ إِلَّا الْخَاطِئُونَ ﴾ [٣٧]

وقوله عز وحل: لا يأكله إلا الخاطئون، وهم الذين قال [الله تعالى فيهم]: إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيمِ وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِين. \*\*

## ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ﴾[٣٨] ﴿وَمَا لَا تُبْصِرُونَ﴾[٣٩]

وقوله عز وحل: فلا أقسم بما تبصرون وما لا تبصرون، قد وصفنا أن تأويل قوله: فلا أقسم، أي فلأقسم بما تبصرون من خلق السماوات والأرضين ' وأنفسكم وما لا تبصرون في أنفسكم من الأسماع والأبصار والقلوب والعقول؛ أو ما تبصرون من الخلائق ممن حضركم وما لا تبصرون من الخلائق ممن غاب عنكم. فيكون القسم بما تبصر وما لا تبصر قسما ' المخلائق أجمع،

أ جميع النسخ: المستبشع. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٧ظ.

ل سورة الإنسان، ٧٦/٨١.

ر ن م: والقبيح.

ر م: يرجوا؛ ن ث: ما يرجوا. والتصحيح من المرجع السابق.

م: فيصمت.

ت ن - عليهم.

<sup>&#</sup>x27; الآية ٣٣ والآية ٣٤ من هذه السورة.

وقعت هنا قطعة من تفسير الآية ٣٧ متأخرا عن موضعه، فنقلناه إلى هنالك. انظر: ورقة ٨٤٠ ظ/سطر ٣٦ - ٨٤١ و/
 سط ٨٦٠.

جميع النسخ: فلا أقسم. والتصحيح من المرجع السابق.

ا ر ث م: والأرض.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: قسم. والتصحيح من المرجع السابق.

لأن جملة الخلائق على هذين الوجهين، فصِنِفٌ منهم يرى وصِنِفٌ لا يُرى. وقد ذكرنا أن القَسَمَ من الله عز وجل لتأكيد ما يَقصِد إليه مما يُعرف بالتدبر والتأمل. '

# ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ﴾[٤٠]

وقوله عز وجل: 'إنه لقول رسول، أي الذي تسمعونه منه تسمعون من رسول كريم. ثم ذكر هاهنا: إنه لقول رسول كريم، وقال في موضع آخر: وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَامَ اللهِ، فذكر هاهنا كلام الله، وذكر في الآية الأولى: إنه لقول رسول كريم. فأما ما أضيف إلى الرسول فهو من حيث ولوغنا إليه من جهة الرسول لأنا من عنده وصَلْنا إليه، وأضيف إلى الله تعالى لأن بَدْأه من عنده وأضيف إلى الرسول لأن ظهوره في حقنا كان به. وهذا كما أضيف ما وعاه القلب إلى الأذن بقوله: وَتَعِيَهَا أُذُنُ وَاعِيَةُ، الله لانه إنما يوصل إلى الوعي بالأُذُن، فعلى ذلك أضيف القول الله الرسول من حيث كان الله على من جهة الرسول عليه السلام.

ثم الأصل أن الكلام والقول لا يسمعان وإنما المسموع منهماً الصوت الذي يعرِّفُ الكلام والقول ويدل عليه لا أن يكون كلامه في الحقيقة صوته، فنُسِبُ أيضا هذا القرآنُ إلى كلام الله تعالى لما يدل على كلامه لا أن يكون المسموع في الحقيقة المحلمة.

ا انظر تفسير الآيتين ٧٥ و ٧٦ من سورة الواقعة.

ن - وقوله عز وجل.

<sup>&</sup>quot; ن: يسمعون.

أ سورة التوبة، ٦/٩.

<sup>&</sup>quot;ن ث + من.

<sup>ُ</sup> رم: لا بأمر غيره؛ ن: لأنا من غيره؛ ث: لا يأمر. والتصحيح من المرجع السابق، ورقة ٢٦٨ و.

<sup>&#</sup>x27; ر م: لأن بحيثه ويروه؛ ن ث: لأن بحيئه وبدؤه. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ٿ م -- من عنده.

ن: وما أضيف.

<sup>٬</sup> ر م: ما وعاء.

<sup>&#</sup>x27;` الآية ١٢من هذه السورة.

۱۲ ن - إلى الوعى بالأذن فعلى ذلك أضيف القول.

۱۳ ر ث م: منها.

١٤ جميع النسخ: فينسب. والتصحيح من المرجع السابق.

١٥ جميع النسخ + هو. والتصحيح من المرجع السابق.

وجائز أن يكون تأويل قوله: إنه لقول رسول كريم، أي إن الذي سمعتموه من النبي صلى الله عليه وسلم وأتاكم به لقول تلقاه من عند الله الرسول الكريم، فيذكرهم هذا ليُؤمنهم من تخليط يقع فيه من الشياطين وغيرهم من الأعداء. ثم جائز أن يكون الرسول الكريم هو جبريل عليه السلام كما قال تعالى في سورة إذا الشمس كورت: إنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كُرِيمٍ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ فِي الْعَرْشِ مَكِينٍ. ويحتمل أن يكون الرسول الكريم هو محمدا صلى الله عليه وسلم، والأشبه أن يكون هو المراد في جبريل عليه السلام شيئا.

﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ ﴾ [٤١] ﴿ وَلا بِقُولِ كَاهِنِ قَلِيلاً مَا تَذَكُرُونَ ﴾ [٤٢] وقوله عز وجل: وما هو بقول شاعر قليلا ما تؤمنون ولا بقول كاهن. ثم قوله: قليلا ما تؤمنون، وقله القرآن لقول رسول كريم ليس بقول شاعر ولا بقول كاهن. ثم قوله: قليلا ما تؤمنون، وقليلا ما تذكرون تؤمنون، وقليلا ما تذكرون على ما تؤمنون وبقليل ما تذكرون عما جاءكم به الرسول. فالقليل الذي آمنوا به وتذكّروا فيه هو الذي كان راجعا إلى منافعهم. فأما الذي كان عليهم فهم لم يؤمنوا به ولا تذكروا فيه. أوإذا كان تأويله ما ذكرنا فانتصاب فأما الذي كان عليهم فهم لم يؤمنوا به ولا تذكروا فيه. أوإذا كان تأويله ما ذكرنا فانتصاب القليل لانتزاع أحرف الخفض، أو في الحقيقة انتصابه لكونه مصدرا وهو المفعول المطلق. وحائز أن يكون أضاف القليل إلى قول الشاعر والكاهن. أو تأويله أن الأمور لو كان على ما تزعمون أن الشاعر أنه قول شاعر وقول كاهن أ

ر ث م – وجائز أن يكون تأويل قوله إنه لقول رسول كريم أي إن الذي سمعتموه.

جميع النسخ: وإياكم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٨ و.

سورة التكوير، ٨١/ ١٩–٢٠.

جميع النسخ: محمد. والتصحيح من المرجع السابق.

ن: فتقليل.

ن: فتقليل.

ر ث م: والقليل.

<sup>′</sup> م - فيه.

ر: لا ينزع؛ ث: لا نزع؛ م: لا بنزع.

۱۰ ر ث: الخافض.

<sup>11</sup> جميع النسخ: الكاهن والساحر. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ جميع النسخ: على ما يزعمون. والتصحيح من المرجع السابق.

المجيع النسخ: بأنه قول كاهن وقول ساحر. من المرجع السابق.

۱۴ ر ث م: أن الساحر.

/ وإن كان الغالب عليه الكذب فيما يأتي فقد يَضدق في القليل منه؟ وكذلك الكاهن، فما [۴۸٤١] بالكم لا تصدّقون بالقليل منه وأنتم تعلمون أنه يصدق؟ فإن كان على هذا فهو في موضع إيجاب الحق عليهم أن يصدّقُوه، وإن كان على التأويل الأول ففيه إضمار أنهم لا يؤمنون إلا بالقليل منه. والله أعلم.

## ﴿تَنْزِيلُ مِنْ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ [٤٣]

وقوله عز وجل: تنزيل من رب العالمين، فالتنزيل في الحقيقة لا يحتمل أن يُسمعَ لأنه إخبار عن فعله، وإنما الذي يسمع منه هو المنزَّل على رسول الله صلى الله عليه وسلم. ثم أضاف إلى نفسه التنزيل ليعلم أن هذه الأخبار وهو قوله: إنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ، وقوله عز وجل: تنزيل، خرجت على المجاز ليس على التحقيق، لأن التنزيل هو إنزاله، فسمى تنزيلا لأنه هو الذي كلفه الإنزال لا أن يكون هو الذي تولَّى الإنزال وإن كان هو خالقه.

# ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَارِيلِ ﴾ [٤٤]

وقوله عز وجل: ولو تَقَوَّلَ علينا بعض الأقاويل، فهذا عطف على ما تقدم من قوله: إنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ وَمَا هُو بِقَوْلِ شَاعِرٍ، وعليه وقوع القسم وهو موضعه، فكأنه يقول: إن الذي تلقاه من عنده رسول كريم وما هو بقول تلقاه من كاهن أو شاعر ولا بقول تقوله علينا، ولو تقول لأخذنا منه باليمين. ويحتمل وجها آخر، وهو أن الذي تسمعون منه رسول كريم وليس بشاعر ولا كاهن ولا مُتقوّلٍ، لأنهم كانوا مرة ينسبونه إلى الكهانة ومرة إلى السحر ومرة أنه تقوّله على الله بأخصّ عباده أسرع وقوعا اإذا هم خالفوا وزلوا منه بأعدائه. ألا ترى إلى قوله عز وجل: لا تَخذنا مِنْهُ بِالْيَمِينِ. ' وقوعا اإذا هم خالفوا وزلوا منه بأعدائه. ألا ترى إلى قوله عز وجل: لا تَخذنا مِنْهُ بِالْيَمِينِ. '

ر ن: فما لكم.

جميع النسخ: أنه صادق. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٨ و.

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> ر: أن يصد**ق**ون.

أ ث: ثم أضاف التنزيل إلى نفسه ليعلم.

الآية ٤٠ من هذه السورة.

أَ الآيتان ٤٠ و ٤١ من هذه السورة.

جميع النسخ: أو ساحر. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٨ ظ.

تجيع النسخ: يستمعون. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: ألا يرى.

<sup>٬٬</sup> الآية التالية.

فتبين أنه لو وُجد منه شيء مما قالوا فيه للأخذه على المكان. ألا ترى إلى آدم عليه السلام وما محلّ الله الله وما محلّ الله وما محلّ الله وما محلّ الله وما عليه السلام وما محوّب على إثر الزلة. وهذا لأن عذاب الأولياء يخرج مخرج التنبيه والتذكير والاستدعاء إلى ما كانوا عليه من الطاعة والانقياد قبل ارتكابهم الزلة، ولا كذلك عذاب الأعداء فأخر عذابهم إلى اليوم الذي يدوم عليهم فيه العذاب. وفيه وجه آخر، وهو أن الذي سمعتم منه لو كان سحرا أو شعرا أو كهانة أو تقولًا لكان لا يُمهله الله تعالى بل يؤاخذه على المكان من غير أن يَحْجِزوا، كما قال: فَمَا مِثْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ، فإمهاله دلَّ على أن الأمر ليس كما قالوا، بل هو تنزيل من رب العالمين.

## ﴿لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ﴾ [٥٤] ﴿ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ﴾ [٤٦]

وقوله عز وجل: لأخذنا منه باليمين، فأَخذُ الله تعالى عذابه وعقوبتُه، كقوله تعالى: فأَخذُناهُمْ بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ، وقوله عز وجل: فَأَخذُنَاهُمْ بَغْتَةً. ﴿ وقوله: باليمين، أي بالقوة، أي لا يعجزنا أعنه شيء ولا يفوتنا عذابُه، كقوله عز وجل: وَمَا هُمْ بِمُغجِزِينَ، ﴿ وكقوله عز وجل: وَمَا هُمْ والقوة من أن نؤاخذه عز وجل: وَمَا نَحٰنُ بِمَسْبُوقِينَ، ﴿ أي لا يعجزنا ما عنده من الشرف والقوة من أن نؤاخذه ونئزل ٢٠ عليه النقمة. وجائز أن يكون اليمين صلة القول، لا على تحقيق اليد، فذكر اليمين لأن التأديب في الشاهد والأخذ يقع بها، وهو كقوله عز وجل: ذٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ، ٣ لأن التأديب في الشاهد والأخذ يقع بها، وهو كقوله عز وجل: ذٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ، ٣

<sup>·</sup> جميع النسخ: فبين. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦٨ظ.

ر ث م - فيه.

<sup>&#</sup>x27; ر: قيل.

<sup>\*</sup> جميع النسخ: أو تقوله. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: أن عجزوا. والتصحيح من المرجع السابق.

أُ الآية ٤٧ من هذه السورة.

 <sup>﴿</sup> ولقد أرسلنا إلى أمم من قبلك فأخذناهم بالبأساء والضراء لعلهم يتضرعون ﴾ (سورة الأنعام، ٤٢/٦).

<sup>ُ ﴿</sup> ثُمْ بَدَلْنَا مَكَانَ السِيئَةَ الحَسنَةَ حَتَى عَقَوْا وقالوا قد مش آباءنا الضراء والسراء فأخذناهم بغتة وهم لا يشعرون﴾ (سورة الأعراف، ٩٥/٧).

وم: لا يعجزه؛ ن: لا يعجزها.

<sup>٬</sup> رم + وهو كقوله عز وجل وما هم بمعجزين. ﴿ وَفَأَصابِهِم سِيئات ما كسبوا والذين ظلموا من هؤلاء سيصيبهم سيئات ما كسبوا وما هم بمعجزين﴾ (سورة الزمر ٥١/٣٩).

<sup>&#</sup>x27; ﴿ ضَن قدّرنا بينكم الموت وما نحن بمسبوقين﴾ (سورة الواقعة، ٥٦/٥٦؛ وانظر أيضا: سورة المعارج، ٤١/٧٠).

۱۲ ر م: وينزل.

<sup>&</sup>quot; ﴿ وَلَكَ بَمَا قَدَمَتَ يَدَاكُ وَأَنَ اللَّهُ لَيْسَ بَطْلَامَ لَلْعَبِيدُ ﴾ (سورة الحج، ٢٢/١٠).

فأضاف التقديم إلى اليد لا على تحقيق اليد، إذ يجوز ألا يكون ليديه بما قدّم صنع، لكن لما كان التقديم في الشاهد يقع بالأيدي فذُكِرَت اليدان على ذلك، لا على تحقيق الفعل بهما؛ فكذلك يجوز أن يكون اليمين ذكرت لِمَا بها يقع الأخذ والتأديب في الشاهد وإن لم يكن هنالك يمين. والنّه أعلم.

واليمين القوة، وسُمِّيَتِ اليمين يمينا لأن قدرة الرحل يكون فيها، وسمي مُلْكُ الرقاب ملكَ يمين، لأن ملك اليمين يُكْتَسَب بالقهر والغلبة، وإنما يصل المرء إلى القهر والغلبة بالقوة، فسُمي ملك يمين لهذا، لا أن يراد بذكر اليمين تحقيق اليمين، إذ اليد لا يملك شيئا حتى يضاف إليها، فكذلك فيما أضيف من اليمين إلى الله تعالى فالمراد منه القوة.

وقوله عز وجل: ثم لقطعنا منه الوتين، قيل: الوتين عِزقٌ في القلب، وقيل: حبل في القلب، وقيل: حبل في القلب، وقيل: هو العرق الذي إذا قُطِع مات صاحبه، وهو عرق متصل بالظهر. فكأنه قال: نُعذِّبه عذابا لا بقاء له مع ذلك العذاب. وهذا من أعظم آيات الرسالة في أنهم متى زَلُوا أُخذوا على المكان، ويكون فيه أمان الخلق عن إحداث التغيير والتبديل من الرسل لأنهم لو غَيَّروا لعُذِّبُوا.

ثم قوله عز وجل: منه باليمين، فجائز أن يكون قوله: منه، زيادة في الكلام وحقه الإسقاط، ويكون معناه لأخذناه باليمين. وجائز أن يكون معناه لأخذنا مِنْ تقَوُّلِه وسحره وكهانته باليمين. فإن كان على هذا فحقه الإثبات، وليس بصلة زائدة.

# ﴿ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ﴾ [٤٧]

وقوله عز وجل: فما منكم من أحد عنه حاجزين، ففي هذا إياس منه لأولئك الكفرة، لأنهم كانوا يطمعون من رسول الله صلى الله عليه وسلم اتِّبَاعهم وموافقتهم على ملتهم، فأخبر أنه لو أجابوهم لقطّع منه وّتِينَهُ وأخذه أخذا لا يملكون منع ذلك عنه ولا دفّعه، و لم يكن أحد ينصره عند ذلك أو يَحْجِزه عنه، وهو كقوله عز وحل: وَإِنْ كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ، إلى قوله: إِذًا لَأَذَقْنَاكَ / ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمّ لا تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا. "

[38£Y]

جميع النسخ: يأس. والتصحيح من *الشرح*، ورقة ٢٦٨ظ.

<sup>ً</sup> م: يطعمون.

<sup>ٔ</sup> رم: لو أجابوه.

أ جميع النسخ: عنا. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ُ ﴿</sup> وَإِنْ كَادُواْ لِيَفْتِنُونَكَ عَنِ الذِّي أُوحِينا إلَّيكَ لِتَفْتَرِيّ علينا غيره وإذا لاتخذوك خليلا ولولا أَنْ ثَبَّتْناك لقد كِدْتَ تركن الِيهِم شيئا قليلا إذًا لأذقناك ضعف الحياة وضعف الممات ثم لا تجدلك علينا نصيراً ﴾ (سورة الإسراء، ٧٣/٧٧-٧٥).

## ﴿وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةً لِلْمُتَّقِينَ﴾[٤٨]

وقوله عز وحل: وإنه لتذكرة للمتقين، فالمتقون هم الموحَّدون، فسماهم مرة متقين ومرة صابرين شاكرين، كقوله عز وجل: إِنَّ فِي ذُلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ، ' وهو تذكرة لأنه يُذَكِّرهُمْ الوعد والوعيد وما يُتَقَى وما يُؤْتَى وغير ذلك، فهو تذكرة يعني القرآن.

## ﴿ وَإِنَّا لَتَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُكَذِّبِينَ ﴾ [٤٩]

وقوله عز وحل: وإنا لنعلم أن منكم مكذبين، أي بآياتي ورسلي ثم نُمْهِلُكُم، فهو صلة قوله: وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْمَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ. فين أنه مع كذبهم بآياته ورسله يمهلهم ولا يَعْجَل عليهم بالعقوبة، ولو وَجَدَ التَّقَوُّل من الرسول لكان يستأصله ويقطع وتينه. فهو على ما ذكرنا أن عذابه على حواص عباده أسرع وقوعا إذا خالفوا منه بأعدائه. وحائز أن يكون قوله: وإنا لنعلم أن منكم مكذبين، هم المنافقين، لأنهم كانوا يظهرون الموافقة لرسول الله صلى الله عليه وسلم بألسنتهم ويخالفونه ويكذبونه بقلوبهم، فيكون هذا التأويل راجعا إلى أهل النفاق، والتأويل الأولُ إلى أهل الكفر الذين أظهروا التكذيب.

# ﴿وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ﴾ [٥٠]

وقوله عز وجل: وإنه لحسرة على الكافرين، أي القرآن حسرة عليهم يوم القيامة لأنه شافع مُشَفَّعُ لمن اتبعه وعمل بما فيه، ومَاحِلُ مصَدَّقُ لمن نبذه وراء ظهره ولم يعمل به. و فهو حسرة عليهم لأنه يخاصمهم فيَخْصِمُهم ويشهد عليهم فيصدَّق في شهادته.

سورة إبراهيم، ١٤/٥.

<sup>·</sup> جميع النسخ: يمهلكم. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٩و.

الآية ٤٤ من هذه السورة.

ث: ولا تعجل.

ن: بأعاديه.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: هم المنافقون.

جميع النسخ: أي العذاب، والتصحيح من المرجع السابق.

ث – لمن اتبعه.

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «إن هذا القرآن شافع مشفع وماجلٌ مصدَّق مَنْ جعله أمامه قاده إلى الجنة، ومن جعله خلفه ساقه إلى النار». (المعجم الكبير للطبراني، ١٣٢/٩؛ والدر المنثور للسيوطي، ٣٨٧/٣). «...ماجلٌ مصدق أي خضمٌ بحادٍل مصدَّق». (النهاية لابن الأثير، «بحل»).

أو يذْكرون يوم' [القيامة] معاملتهم بالقرآن فيندمون عليه ويزيدهم حسرةً؛ لأنهم كانوا إذا تُلِيَ عليهم القرآن في الدنيا ازدادوا عند تلاوته ضلالا وكفرا وازدادوا به رجسا إلى رجسهم، كما قال: وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَرَادَتْهُمْ رِحْسًا إلى رِحْسِهِمْ، وهو ليس بسبب لازدياد الرجس، ولكنهم كانوا يخدّثون زيادة تكذيب وضلال عند التلاوة، فأضيفت الزيادة إلى القرآن إذ كان القرآن هو الذي يحملهم على زيادة التكذيب. فهذه المعاملة تزيدهم حسرةً يوم القيامة. فأضيفت إلى القرآن إذ كان القرآن هو الذي عنده وقعوا فيه كما أضيف الرجس إليه. والغم أعلم.

## ﴿وَإِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِينِ﴾ [٥١]

وقوله عز وحل: وإنه لحق اليقين، والأصل أن الحق اسم لما يُخمد عليه فحقه أن يَنظر فيما يُستعمَل هذه اللفظة فيَصرفها إلى أحمد الوجوه؛ فإذا استعملت في الأخبار أريد بها الصِدق نحو أن يقال: هذا خبر حقَّ أي صدق، وإذا استعملت في الحكم أريد بها العدل، وإذا استعملت في الأقوال والأفعال أريد بها الإصابة. فقوله: إنه لحق، أي صدق ويقين أنه من رب العالمين، فهو صلة قوله عز وجل: تَنْزيلُ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ. أنه من رب العالمين، فهو صلة قوله عز وجل: تَنْزيلُ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ. أ

## ﴿فَسَبَحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ [٥٦]

وقوله عز وحل: فسبح باسم ربك العظيم، قيل: صَلِّ، وقيل: اذْكُرُهُ بالاسم الذي إذا سَمَّيْتَ [به] كان تسبيحا أي تنزيها عن كل ما قالت فيه الملحدة، ^ وما نسبت إليه مما لا يليق به. والله المحادي. ^

ث + ما يعمل به فهو حسرة عليهم.

<sup>ً</sup> الزيادة من *الشرح،* ورقة ٢٦٩و.

ر ث م: ضلالة.

<sup>·</sup> سورة التوبة، ١٢٥/٩.

<sup>ٌ</sup> حميع النسخ: وإذ استعمل. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: الإضافة.

الآية ٤٣ من هذه السورة.

<sup>ً</sup> ر ث م: الملاحدة.

<sup>ُ</sup> وعبارة *الشرح* هكذا (ورقة ٢٦٩و); والله الهادي إلى الرشاد والعاصم عن الفساد.

# بشِيْلِللَّهُ الْحَجَرُ الْحَيْمُ

#### سورة المعارج'

بسم الله الرحمن الرحيم.

﴿ سَأَلَ سَائِلُ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ [١]

قوله عز وجل: "سأل سائل بعذاب واقع، "قرئ بتسكين الألف، ومعناه سَالَ وادِ بعذابِ واقع، أي جرى وادِ بعذاب واجب. والقراءة العامة بالهمز، من السؤال. وتأويله على سؤال القوم العذاب، "بقولهم: إِنْ كَانَ هٰذَا هُوَ الْحَقِّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا جِحَارَةً مِنَ السَّمَاءِ، " وقولهم: عَجِلْ لَنَا قِطَّنَا. " وقيل: هو النَّصْرُ بنُ الحارثِ سأل ذلك فقتل يوم بدر بعد ما أُسِر، " هكذا قال بعض أهل التأويل. " ولكنْ عندنا أَنَّ هذا وإن كان في الظاهر حارجا مخرج السؤال لكن لم يكن سؤاله هذا لينزل به العذاب في التحقيق، وإنما هذا منه على جهة الاستبعاد بالعذاب والاستهزاء برسول الله صلى الله عليه وسلم. والذي حملهم على الاستبعاد والإنكار

ر - سورة المعارج؛ ث + وهي أربع وأربعون آيات مكية.

<sup>ً</sup> ر: وقوله تعالى.

<sup>َ</sup> جميع النسخ + للكافرين. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٩و.

رم: بالهمزة. قرأ أبو جعفر ونافع وابن عامر ﴿ سَالَ سائل ﴾ ساكنة الألف غير مهموزة، وقرأ الباقون ﴿ سأل ﴾ مفتوحة الألف مهموزة. المبسوط في القراءات العشر لابن الجزري، ٢٩١/٢.

<sup>ً</sup> م – العذاب.

 <sup>﴿</sup> وإذ قالوا اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو ائتنا بعذاب أليم ﴾ (سورة الأنفال،
 ٣٢/٨).

 <sup>﴿</sup> وقالوا ربنا عجل لنا قطنا قبل يوم الحساب﴾ (سورة ص، ١٦/٣٨).

ر م: بعد أسر.

<sup>&#</sup>x27; انظر: تفسير الطبري، ٣٠٦/٩.

هو أنه كان عند أهل مكة أنه لو كان فيهم نبيّ لكانوا هم أحقَّ بالنبوة من رسول الله صلى الله عليه وسلم، لأنهم هم الذين بُسِطَتْ لهم الدنيا وهم الذين لهم نفاذ الكلام في البلاد، ورسول الله صلى الله عليه وسلم لم تُبْسَط له الدنيا ولا كان لكلامه فيما بينهم نفاذٌ؛ فيظنون بهذا أنهم أقرب منزلة عند الله تعالى من النبي صلى الله عليه وسلم، لأنه لا يستقيم في العقل أن يَصِلَ الولي إلى عدوه ويحسن إليه ويدع صلة وليه ويجفوَه. ٢ فهذا الظن الذي ذكرنا هو الذي حملهم على تكذيب رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما يحبرهم من حلول العذاب بالتكذيب وعلى الاستهزاء به، فكان سؤال السائل على جهة الاستبعاد والإنكار ً للعذاب لا أن كانوا مقرين به ثم استعجلوه. وذُكر أن أبا جهل قال يوم بدر: اللهم انصر أَبَرُنا قَسَمًا ۚ وأوصلْنَا رَحِمًا وأقرانا للضيْفِ. ° فكان يدعو بهذا لما عنده أنه أشرف حالا وأعلى منزلة عند الله عز وجل من محمد صلى الله عليه وسلم وأتباعه، ومن كان هذا شأنَه فهو أولى أن يُنصَر من عنده. قال الله تعالى: ' وَإِذْ قَالُوا اللُّهُمَّ إِنْ كَانَ هٰذَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِحَارَةً مِنَ السَّمَاءِ، ^ ولو لم يكن عندهم أنهم أقربُ منزلة وأحقُّ أن يكونوا أولياءً وإلا لم يكونوا [٨٤١] / يحتر ءون أن يسألوا هذا. ٩ فهذه الشبهة التي ذكرناها هي التي أورثت لهم ما ذكرنا من الظن حتى زعموا أنهم أحق' بالرسالة. وظنهم هذا متولد من ظن إبليس؟' وذلك أن إبليس، قال: أَنَا تحيْرٌ مِنْهُ تَحَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَ تَحَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ . ` فظن أن أمر الفاضل للمفضول بالسجود في الخضوع له خارج عن حدِّ الحكمة فصار إلى ما صار إليه من الخزي ١٣ واللعن.

جميع النسخ: لم يبسط.

ر ث م: ويخوفه.

ر ث م: والإمكان.

روي أنَّ أبا جهل قال يوم بدر: اللهمّ أينا كان أهجر وأقطع للرحم فأحنه اليوم، أي فأهلكه (تفسير الكشاف، .(10./1

ر ن م - من محمد صلى الله عليه وسلم.

ر م – وأتباعه ومن كان هذا شأنه فهو أولى أن ينصر من عنده قال الله تعالى.

سورة الأنفال، ٣٢/٨.

ر ث م: بهذا.

ث م: حق.

ر ث م: وطنهم هذا متولد من إبليس.

سورة الأعراف، ٧٦/٣٤؛ وسورة ص، ٧٦/٣٨.

۱۳ ر: من الجزي.

فكذلك هؤلاء لما رأوا من نفاذ كلمتهم وسعتهم في الدنيا ظنوا أنهم أقرب إلى الله تعالى إذ التوسع عندهم دلالة الولاية والقرب.

ثم سعتهم هي التي حملتهم على التكبر على رسول الله صلى الله عليه وسلم وتؤكي الخضوع وإلا لو أُعْطُوا النَّصَفَة من أنفسهم لكان يجب أن يكونوا هم أطوع حلق الله تعالى، لأن الواجب على من كَثُرتْ عليه النِعم من آخر أن يكون هو أشكر للنِعم وأطوع له فيما يدعوه إليه مِنَ الذي قلَّتْ نِعَمُهُ عليه. فإذا كانوا مقِرِين أن نِعَمَ الله عليهم أكثرُ وإحسانَه إليهم أوفرُ أوْجَبَ ما ذَكرُوا أن يكونوا هم ألزَمَ لطاعته وآخذ لما يأمر به. وكذلك إبليس اللعين إذا رأى لنفسه قضلا -وإنما استوجب ذلك عما أنعم الله عز وجل عليه - كان الحق عليه أن يتسارع إلى طاعته وينقاد لما أمر به، لا أن يُظهِرَ الخلافَ من نفسه وتَرَكَ الائتمار بأمره.

وقوله عز وحل: **بعذاب واقع،** أي هو ۚ واقع بهم لا محالة في علم الله تعالى، أو واقع بمعنى سيقع، كما يقال: قاتل ٰ أي سيقتل. <sup>^</sup>

## ﴿لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ﴾ [٢]

وقوله عز وجل: للكافرين ليس له دافع، فإن كان قوله: للكافرين، صلة قوله: بِعَذَابِ وَاقِعٍ، فَا فَحَقه أَن يقول: "على الكافرين"، ولكن اللام ' من حروف الإضافة والخفض، وحروف الإضافة مما يُسْتَبْدَلُ ' بعضها ببعض، فجعَلَ اللام بدلا عن عَلَى. وإن كان قوله: للكافرين، صِلةً قوله: ليس ' له دافع، فمعناه أن ليس على الكافرين دافع لعذاب الله عز وجل بل واقع بهم لا محالة،

المجيع النسخ: سفههم هو الذي حملهم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٦٩ظ.

۲ ث: عليكم.

<sup>ັ</sup> ثم: نفسه.

ئ ن - ذلك. \*

<sup>°</sup> ث - عليه.

ن: هم.

 $<sup>^{</sup>m V}$ ر م: قائل؛ ن: غير منقوطة؛ ث: قابل.

ا ر: سيقيل؛ ن ث: غير منقوطة؛ م: سيقبل.

والآية السابقة.

۱۰ ر ث م: اللازم.

<sup>&#</sup>x27;' ن: يستدل.

١٢ ث م - ليس.

فأبدلت اللام مكانَ عَنْ، لأنهما جميعا من حروف الخفض. وقد يُدفع العذاب عن المسلمين من وجوه: إما برحمة الله تعالى، أو بشفاعة الرُّسل والأخيارِ، وإما بحسنات سبقت منهم توجب كفير سيئاتهم. وأما الكفار فلا تنالهم أرحمته ولا شفاعة أحد من الخلائق، وليست لهم حسنات تكفر سيئاتهم، فليس لهم ما يدفع عنهم العذاب. وجائز أن يكون معناه أن الذي ظنوا أنه ينصرهم عند النوائب وحلول الشدائد لا يقوم بنصرهم ولا يشفع لهم، لأنهم كانوا يعبدون الأصنام ويعبدون الملائكة على رجاء أن يشفعوا لهم ويُقرِبوا إلى الله تعالى.

## ﴿ مِنَ اللهِ ذِي الْمَعَارِجِ ﴾ [٣]

وقوله عز وجل: من الله ذي المعارج، أي ذلك العذاب لهم من الله ذي المعارج أي من له المعارج، كقوله عز وجل: ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ، أي الذي له العرش. واختلفوا في المعارج، قال بعضهم: هو المصاعد وهي السماوات، وسماهن مصاعد لأن بعضها أصعد من بعض وأرفع. ولو قال: ذي المسافِل، كان مستقيما واقتضى ما يقتضي قوله ذي المعارج، لأن بعضها إذا كان أصعد والذي تحتها أهبط وأسفل. ولكن ذكر المصاعد لأن هذا أعلى في الوصف. ثم في ذكر هذا ذكر العظم العمه وإحسانه إلى خلقه حيث خلق السماوات مَشكنا لأهلها وبسط الأرض مسكنا لأهلها، حتى إذا عرفوا هذا عرفوا أن يصطفى من يشاء من الناس للرسالة ويختص أنا بها.

<sup>ً</sup> ر ث م: الحسنات.

<sup>·</sup> جميع النسخ: فوجب. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٦٩ظ.

ا ن فأما.

ن: فلا ينالهم.

جميع النسخ: يكفر. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>·</sup> م: جميع النسخ: أن الذين. والتصحيح من المرجع السابق.

أي ذلك العذاب لهم من الله ذي المعارج أي من له المعارج.

ا سورة البروج، ١٥/٨٥.

م: مبط.

<sup>٬</sup>۰ م - ذکر،

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ - ذكر. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ ن: أعظم.

١٢ م – هذا عرفوا.

۱۱ م: ويخص.

وذكرهم أيضا حكمته وعلمه وقدرته وسلطانه، حيث وضع سماء على سماء وتحلقه في طِبَاقًا من غير عَمَدٍ تحتها تمسكها أو علائق من فوقها تربطها. فتبين أنه يمسكها بحكمته وقدرته وسلطانه. فيكون في ذكر كل وجه فيما ذكرنا إزالة الشبهة التي اعترضت لهم في أمر البعث والرسالة وإيضاح بأن من قدر على ما ذكرنا لقادر على الإعادة بعد الإفناء. وقيل: المعارج، المعالي أي الذي له العلو والرفعة، كما قلنا في قوله: المحمد للهيء أي لا أحد يستحق الحمد في الحقيقة، وما محمد أحدً إلا وذلك في الحقيقة لله تعالى، لأنه به استفاده. فعلى ذلك قولنا: له العلو والرفعة، أي ليس أحد يستفيد العلو والكرامة إلا وحقيقة ذلك لله تعالى لأنه استفاده به. والثاني أي هو الموصوف بالعلو والجلال عما يقع عليه أوهام الخلق.

## ﴿تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [٤]

وقوله عز وجل: تعرج الملائكة والروح إليه، يحتمل أن يكون معنى قوله: تعرج، ليس عن هبوط تضعّد وتعرج، لكن أنشأهم كذلك معروجين، كقوله: وَأَنزلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ، مُن أنشأهم كذلك معروجين، تقوله: وَأَنزلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ، أي أنشأهم كذلك، وقولِه عز وجل: وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا، ليست أنها كانت أ في موضع مُنْحَطِّ فرفَعها، لكنه كذلك خلقها مرفوعةً. فعلى ذلك قوله عز وجل تعرج الملائكة، أي أنشأهم كذلك ليستعملهم أ في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة. ووجه آخر وهو الأشبه بالآية وهو ما قالوا: إن الملائكة تعرج إليه أي إلى الموضع الذي عنه أرسلهم إلى أنواع الأمور في يوم لو قُدِر ذلك العروج أ بعروج البشر وسيرهم لكان مقداره " خمسين ألف سنة.

رم: وعلم.

<sup>ً</sup> رنم+أنه.

جميع النسخ: يمسكها. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٦٩ظ.

للجميع النسخ: يربطها. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ث: فما؛ ن: مما.

<sup>ً</sup> انظر مثلاً: سورة الفائحة، ١/١.

 <sup>\*</sup> جميع النسخ: يصعد ويعرج. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٠و.

<sup>ُ ﴿</sup> وَأَنزِلَ لَكُم مِنِ الْأَنعَامِ ثَمَانِيةَ أَزُواجِ ﴾ (سورة الزمر، ٦/٣٩).

<sup>ً ﴿</sup>والسماء رفعها ووضع الميزان﴾ (سورة الرحمن، ٥٠/٧).

المجمع النسخ: ليس أنه كان. والتصحيح من المرجع السابق.

١١ ر ت م: استعلمهم.

١٢ ن: المعروج.

۱۳ ر ث م: مقدار.

[٣٤٨و]

وقوله عز وجل: في يوم كان مقداره خمسين / ألف سنة، وقال في موضع آخر: ألفَ سَنةٍ مِمَّا تَعُدُونَ، فيحتمل أن يكون هذا الوقت وقت تقدير عروج الملائكة وصعودهم. وهو أن البعض ينزل منهم ثم يعرج في يوم واحد مقدار ذلك المسير ألفُ عام، والبعض منهم ينزل ويعرج في يوم واحد مسيرة خمسين ألف سنة. فيكون في هذا إبانة أن ليس أهل سماء أختى أن يدور عليهم تدبير أهل الأرض من أهل سماء، بل ينزل أهل سماء إلى الأرض مرة لما يراد من التدبير وينزل أهل سماء أخرى بتدبير آخر. ثم [من] أي أي سماء يُرْسَل فهو يصعد إليها إلى تلك السماء بيوم واحد، إن أرسل من السماء السابعة أو السادسة أو الأولى فهو يصعد إليها في ذلك اليوم، ويكون في هذا تبيين قوة بعض الملائكة على بعض أن فيهم مَنْ يسير مسيرة في خلق من خلائقه من القوة ما يقطع هذه المسافة في يوم واحد لا يحتمل أن يعجزه شيء؛ في يوم واحد لا يحتمل أن يعجزه شيء؛ في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، وجائز أن يكون قوله: في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، وذكر في موضع أن مقداره في يوم القيامة، فذكر في موضع أن مقداره في يوم القيامة، فذكر في موضع أن مقداره ألف سنة.

فالأصل أن ذلك اليوم ليس بذي حد ولا له غاية، ^ ينتهي إليه، فما يخبر من الحد فيه فهو يخرج مخرج تعظيم ذلك اليوم ليقع به التهويل والتفزيع. أ فبأي شيء يَعظُم ذكره في القلوب يذكره، فمرة ذكره بالخلود وهو قوله عز وحل: ذٰلِكَ يَوْمُ الْحُلُودِ، `` ومرة قال: لَابِثِينَ فِيهَا أَحْقَابًا، '` ومرة قال: خمسين ألف سنة، ومرة قال: أَلْفَ سَنَةٍ، إذ هذه الأشياء مما يعظم في القلوب،

<sup>ُ ﴿</sup> يُدَبِّر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه في يوم كان مقداره ألفَ سنةٍ مما تعدون، (سورة السحدة، ٢٣/٥).

ر ث م: فصعودهم؛ ن + فيحتمل أن يكون هذا الوقت وقت تقدير عروج الملائكة.

ر ثم: تدبير.

الزيادة م*ن الشرح،* ورقة ٢٧٠و.

ر م: فيكون.

رم – من.

<sup>ً</sup> سورة السجدة، ٣٢/٥.

ر ث م + نهاية.

ن: والتقريع.

ا سورة في، ۳٤/٥٠.

۱۱ سورة النبأ، ۲۳/۷۸.

وكذلك الألف هي عظيمة في القلوب. فإذا كانت هذه الأشياء يعظم ذكرها في القلوب فذكر الشيء الواحد من الجملة أو ذكر الأشياء يقتضي معنى واحدا. ومنهم من يصرف الألف إلى تقدير عروج الخلائق إلى السماء في ذلك اليوم ويصرف قوله: خمسين ألف سنة، إلى تقدير المُقام للحساب قبل أن يدخلوا النار. وجائز أن يكون تأويله على ما ذكره بعض أهل التفسير، وهو أن الله تعالى لو جعل حساب الخلق يومئذ إلى الخلق فتكلفوا أن يَفْرَغوا من حسابهم لم يفرغوا منه إلا في مقدار خمسين ألف سنة. لكن الله عز وجل بلطفه يحاسبهم حسابا يفرغون عنه في أدن وقت حتى يصير أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار على ما جاء في الأحبار، وذلك قوله: وَاللهُ سَرِيعُ الْجِسَابِ. "

فإن قيل في قوله عز وجل: أَلْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعُذُونَ، ^ أَن كيف قدّر ذلك بصعودنا ونحن لم نُمَكَّنُ \* من الصعود ولم نُنشَأ ' على ما في طبعنا إنشاءَ الصعود حتى ننظر ' أنه ألف سنة أو أقل ' ' أو أكثرُ؟

وجوابه أن يقال: إن تأويله -والله أعلم- أنه لو بُسِط ما بين السماء والأرض وصار بحيث يمكن السير عليه لم يُقطع ذلك المسير إذا احتجنا إلى قَطْعه إلا بألف سنة مما تعدون. وجائز أن يكون تأويله أن لو جَعَل لنا " إلى السماء بابا وفَتَحَ وظلَلْنا نعرج إليها لم نتوصل أليها إلا في ألف عام.

ر: لا حساب.

۲ ر: التأويل.

<sup>ً</sup> ن + إلى.

<sup>&#</sup>x27; رم: أن.

<sup>&#</sup>x27; ث: إلى.

ر م - في النار.

۳۹/۲٤ البقرة، ۲۰۲/۲؛ وسورة النور، ۳۹/۲٤.

سورة السحدة، ٢٢/٥.

ر ث م: و لم يمكن.

<sup>ً&#</sup>x27; جميع النسخ: و لم ينشأ. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٠و.

ر ث: ينصر؛ ن ينظر؛ م: يصير. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27;' م: و أقل.

۱۳ ر ث م – لنا۔

١٤ جميع النسخ: لم يتوصل. والتصحيح من المرجع السابق.

#### ﴿فَاصْبِر صَبْرًا جَمِيلًا﴾[٥]

وقوله عز وجل: فاصبر صبرا جميلا، قيل: الصبر الجميل هو صبر لا جزّع فيه، والصبر الذي لا جزع فيه هو أن يصبر صبرا لا يُرى عليه أثر الصبر بأن لا يَظهر في وجهه كراهة وعبوسة وهو أن ينظر إلى من أذاه بعين الرضا والشققة، ليس بعين السّخط والكراهة. أو الصبر الجميل أن لا يكافئهم ولا يَدَعَ شفقته ورحمته عليهم بما يؤذونه. وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم كذلك مشفقا بهم رحيما حتى بلغت شفقته ورحمته وحزئه على كفار قومه مبلغا كادت نفسه تهلك فيها؛ كما قال الله عز وجل: فكر تَذْهَب تَفْسُكَ عَلَيْهِم حَسَرَاتٍ، وقال: فلَعَلَّكَ بَاخِعُ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ. فالرسل عليهم السلام كانوا إذا أوذوا لم يكونوا يتحزنون لمكان أنفسهم بما أوذوا والله تعالى، وإشفاقهم على قومهم هو الذي من أن يحل بهم السلام والبوار بإيذائهم رسل الله تعالى، وإشفاقهم على قومهم هو الذي كان يُحزِنهم ليس سوء صنيعهم ومعاملتهم معهم.

## ﴿إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا﴾ [٦] ﴿وَنَرَاهُ قَرِيبًا﴾ [٧]

وقوله عز وجل: إ**نهم يرونه بعيدا ونواه قريبا**، أي بعيداً <sup>١٢</sup> أن يكون، فيكون على النفي <sup>14</sup> والإنكار. وقد يستعمل هذا الحرف في موضع النفي يقول <sup>10</sup> الرجل في المناظرة لصاحبه:

ر م: کراهته.

<sup>&#</sup>x27; ر م: عبوسة.

<sup>&#</sup>x27; ث م: الرضاء.

<sup>ً</sup> ر ن ث: أن لا يكافهم.

ن + تبلغ.

ر ث م: يهلك.

۷ سورة فاطر، ۸/۳۵.

<sup>ً ﴿</sup>فلعلك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفا﴾ (سورة الكهف، ٦/١٨).

م + لم يكونوا يتحزنون لمكان أنفسهم بما أوذوا.

المجيع النسخ: بمكان. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٠ظ.

۱ ر ث م: من ذنوبهم.

١ رُ ثُ مَ: لهم.

۱۱ م: أي بعيد.

۱۱ ر. على الشقى.

۱° ر ث م: بقول.

أبعدتَ في القول، إذا أجاب بشيء لا ثبات له ولا صحة، فيريد بقوله: "أبعدت" النفي، أي ليس كما تقول. وقال الله عز وجل: أُولُئِكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ، ومعناه على نفي النداء أي لا ينادَون. أو يكون قوله: بعيدا أي مستبعدا كونه؛ فبَعُد عن أوهامهم حتى أنكروه. ونراه قريبا، أي قريبا، أي تويدا كونه، ونراه قريبا، أي كان معنى قوله: بعيدا، أي بعيدا كونه، ونراه قريبا، أي كائنا وقد قرب.

# ﴿ يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ ﴾ [٨] ﴿ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ ﴾ [٩]

اوقوله عز وجل: يوم تكون السماء كالمهل، فكأنهم سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم [١٨٤٣] عن الوقت الذي وعِدوا أن يقع بهم العذاب: متى وقته؟ فنزلت هذه الآية يوم تكون السماء كالمهل. وقيل: المهل، عكر الزيت وهو دُرْدِيُه. فلله فحائز أن يكون هذا على التحقيق، وهو أنها متغير في ذلك اليوم من لون إلى لون فتحمر أمرة وتصفر أأ أخرى لشدة هول ذلك اليوم فتكون في ذلك اليوم من لون إلى لون متغيرا من حال إلى حال. وحائز أن لا يحل بها اليغير ولكن شدة ما ينزل بالمرء من الهول والفزع تضعف أا بصره حتى يرى أالسماء على خلاف أاللون الذي هي عليه، وهو كما يُرى ألمرء إذا حل به الضعف والمرض في الشاهد

ن: كما يقول.

۲ سورة فصلت، ٤٤/٤١.

ر ث م: أو أن يكون.

ت: بعيدا.

ث - كونه فبعد عن أوهامهم حتى أنكروه ونراه قريبا أي قريبا كونه إن كان معنى قوله بعيدا.

ر م: أو نراه.

ر م: دردية.

<sup>&#</sup>x27; رم: أنهما.

جميع النسخ: يتغير. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٠ظ.

ا ر ت م: فيتحمر.

١١ جميع النسخ: ويصفر. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ جميع النسخ: فيكون. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ رم: لنا.

١٤ ر ث م: يضعف؛ ن: بضعف. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۰ رم: تری.

۱<sup>۱</sup> ن: على حلاب.

۱۷ ر م: تری.

وجد طعم الأشياء على خلاف ما هي عليها، فيكون في ذكر هذا تهويل وتفزيعً. إن هول ذلك اليوم شديد لا تقوم لهوله السماوات والأرضون مع صلابتها وغلظتها في نفسها فكيف يقوم لهوله الآدمي الموصوف بالضعف واللين؟ وجائز على ما ذكرنا أنه يصير شبيها بالمهل للينها ورخاوتها وهو أنها الين وترخو من هول ذلك اليوم حتى تصير السماء كالمهل والحبال كالعهن. فيكون في هذا أيضا تهويل ليرجعوا عما هم فيه ويُقبِلوا على عبادة الله ويتسارعون المحافة. وتأويل العهن ووجه تشبيه الجبال بها يذكر بعد هذا في قوله عز وجل: وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْقُوشِ. أن

# ﴿وَلَا يَسْأَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا ﴾ [١٠]

وقوله عز وحل ولا يسأل حميم حميما، قرئ برفع الياء ونصبها، ١٩ فمن يرفع ` الياء فتأويله أي لا يُطلَب حميم من حميم ولا يؤخذ بمكانه كما يفعل مثله في الدنيا، لأن ذلك اليوم هو يوم العدل،

<sup>ً</sup> ر: ووجه؛ ث م: ووجد. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٠ظ.

ن: لا يقوم.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: لهولها.

<sup>°</sup> ر ث م: وغلظها.

ث: في أنفسها.

<sup>1</sup> جميع النسخ: لهولها.

<sup>٬</sup> ن: آدمی.

<sup>^</sup> لعل المؤلف رحمه الله يشير إلى قوله تعالى: ﴿ يريد الله أن يخفِّف عنكم و خُلق الإنسان ضعيفا﴾ (سورة النساء، ٢٨/٤).

أ م: واللبن.

۱۰ م: بصير،

۱۱ ن: سببها.

۱۲ ر ن م: ورخوتها.

۱۳ رم: وأنها.

۱۴ ن: ويرخو؛ ث: وترخوا.

۱۰ جميع النسخ: يصير.

۱۶ ر ن: ویتسارعوا.

١٧ ن - العهن.

۱۸ سورة القارعة، ۱۰۱/٥.

القرأ أبو جعفر وابن كثير في رواية ابن أبي بزة والبرجمي عن أبي بكر عن عاصم ﴿وَلَا يُسْأَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا للهِ بضم الياء (المبسوط في القراءات العشر الابن مهران، ٤٤٦).

۲۰ م: رفع.

وليس من العدل أن يؤخذ الغير بذنب الغير. ومن قرأه بالنصب فتأويله ألَّا يسأل المحميم حميما من شدة ذلك اليوم وهؤلِه النصرة والشفاعة، أو لا يسأل عن حاله بما حل به من الشغل في نفسه.

﴿ يُبَصَّرُونَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ ﴾ [١٦] ﴿ وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ ﴾ [١٢] ﴿ وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي تُؤْوِيهِ ﴾ [١٣] ﴿ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنْجِيهِ ﴾ [١٤] ﴿ كَلَا إِنَّهَا لَظَى ﴾ [١٥] ﴿ نَزَاعَةً لِلشَّوَى ﴾ [١٦]

وقوله عز وجل: يبصرونهم، يحتمل أن يعرَّف بعضهم ببعض: آن هذا أبوك وابنك وحميمك، إذ لا يعرفه ألا بالتعريف لما حل به من شدة الهول والفزع. ثم إذا عرفوا لا يسألونهم بل يفر بعضهم عن بعض، كما قال تعالى: يَوْمَ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ، "الآية. أو يكون معناه أن يبصروا ما سبق منهم من الذنوب والأجرام فيعرفونها ويصير لهم حاضرة. وقوله عز وجل: يود المجرم لو يفتدي من عذاب يَوْمِئِذٍ ببنيه وصاحبته وأخيه وفصيلته التي تؤويه ومن في الأرض جميعا، ففي هذا أنه إستقبلهم في ذلك هول عظيم وفزع لم يكن لهم يمثله عهد في الدنيا ولا كان خطر ببالهم ذلك، لأن المرء لا يبلغ به الهولُ في يكن لهم يمثله عهد في الدنيا ولا كان خطر ببالهم ذلك، لأن المرء لا يبلغ به الهولُ في الدنيا مبلغا يود أن يفتدي بينيه وصاحبته وأخيه وأقربائه وجميع من في الأرض. فيكون فيه إخبار عن شدة هول ذلك اليوم ليحمل الناس على الإنابة إلى الله تعالى والانتهاء العماهم عليه.

ا ان: أن لا يسأل.

<sup>·</sup> م: و لا يسأل.

<sup>·</sup> جميع النسخ: عن بعض. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٠ظ.

<sup>·</sup> ث: أن لا يعرفه.

<sup>° ﴿</sup>يوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه لكل امرئ منهم يومئذ شأن يغنيه﴾ (سورة عبس، ٨٠/ ٣٤−٣٤).

ر ث م: آية.

<sup>ً</sup> رنم - عظيم.

ر ث م: مثله.

مجيع النسخ + به. والتصحيح من المرجع السابق.

۱ ن: وصاحبه.

۱ ر م: وانتهاء.

ثم بدأ بذكر البنين والأقربين وأنهاه المالبعدين. وحق هذا أن يُبدأ بالأبعدين ثم يختم بذكر الأقربين، الله المرء قد تسخو الفشه بفداء الأبعدين وتَضِنُ البذل الأقربين فِداء. فإذا سخت أنفسهم في ذلك اليوم بفداء البنين والأقربين فَلَأَنْ تسخو الفداء الأبعدين أحق. وإذا كان كذلك فغاية التهويل والتفزيع أن يبدأ بذكر الأباعد ويختم الذكر الأقارب، فكيف ابتدأ بذكر الأقربين؟

فحوابه من وجهين. أحدهما أنه إنما يُتَوصَّل إلى فداء أهل الأرض إذا كان له عليهم ملك وكانوا بأجمعهم له، وإذا كانوا جميعا له ملكا كانت شَفَقته على ملكه وأولاده واحدةً أو أكثر. فكما يَضِنُ ' ببذل أولاده -وإن يكونوا عنه فِداء- فكذلك يضن ' بالأباعد إذا كانوا جميعا ملكا له، فلذلك استقام أن يبدأ بذكر الأقربين قبل ' الأبعدين إذ كل ذلك يستوي في التهويل والتفزيع. والله أعلم.

و [الثاني] جائز أن يكون ذكر الأقربين وذكر أهل الأرض ليس على جهة <sup>17</sup> الأولى، ولكنه ذكر الآحاد أولا ثم ذكر الجماعة <sup>14</sup> ثم ذكر جماعة الجماعة <sup>16</sup> ليعلموا أن لا ينفعُهم الفداء في ذلك اليوم وأن الذين ودوا الفداء ليتخلصوا من عذاب الله تعالى لا يشتد عليه ما فَدَوا وإن كان <sup>17</sup> ذلك ملء الأرض. والله أعلم.

ر م: وأنها.

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: بالأبعدين. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٠ظ.

<sup>ً</sup> ر ث م: قد يسخو؛ ن: قد سخوا. والتصحيح من المرجع السابق.

ر م: ويظن؛ ن ث: ويضن. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧١و.

ن ث: ببدل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ن: نسخت.

١ ر ث م: فلأن يسخو؛ ن: فلأن يسخوا. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; رم - بذكر الأباعد ويختم.

جميع النسخ: ابتداء. والتصحيح من المرجع السابق.

ا ر ث م: فكما يظن.

ا رم: يظن.

۱۲ ر: قيل.

١١ ر: جبهة.

۱۱ ث - ثم ذكر الجماعة.

ا أرم - ثم ذكر جماعة الجماعة.

۱۲ ن: وإن كانوا.

وقوله عز وجل ثم ينجيه، كلا، رد وتنبيه أن لا ينجيه ذلك اليوم. وقوله عز وجل: إنها لظى نزّاعَةً للشوى، فاللظى اسم من أسماء النار، والشوى قيل: مكارم بحلْقه، وقيل: هي الحلود. والأصل أن نار جهنم تعمل على أصحابها كل قبيح وكل مُستشتع مستفظع، فإن شئت صرفت ذلك إلى الأرجل، وإن شئت إلى الحلود، وإن شئت إلى المحلود، وإن شئت إلى مكارم بحلْقِه، لأن التقبيح في كل ذلك موجود. وهو كقوله عز وجل: لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجُ مُطَهَّرَةً، فقيل في تأويل المطهرة [من] وجوه. أحدها أنهن مطهرات [من الأخلاق الذميمة، وقيل: مطهرات من الأنجاس، وقيل: مطهرات] من العيوب والآفات. وجملته أنه ما من شيء يُستحسن ويستقبح الله وذلك في أهل النار موجود.

# ﴿ تَذْعُو مَنْ أَذْبَرَ وَتَوَلَّى ﴾ [١٧]

وقوله عز وجل: **تدعو من أدبر وتولى،** فحائز أن يكون الدعاء منها على التحقيق، /وهو أن يجعل [٩٨٤٤] الله تعالى [لها] ١٠ باللطف لسانا تدعو ١٦ به، أو يخلق فيها الكلام من غير لسان فتقول: ١٨ إليّ إليّ. ١٨

ر ث م + الآية.

رم+ هي.

ا جميع النسخ: الخلود. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧١و.

أحميع النسخ: يعمل. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ت م + قبيح.

ر ن م: الخلود.

جميع النسخ + الأخلاق. والتصحيح من المرجع السابق.

سورة البقرة، ٢٥/٢.

<sup>°</sup> الزيادة من المرجع السابق.

<sup>ً&#</sup>x27; ر: إحداها.

١١ الزيادة من المرجع السابق.

۱۲ ث م: ليستحسن ليستقبح.

۱۳ ر: مطهرة.

۱۱ رن: يستبشع؛ م: يستشفع.

<sup>°</sup> الزيادة من المرجع السابق.

١٦ جميع النسخ: يدعوا. والتصحيح من المرجع السابق.

١٧ جميع النسخ: فيقول. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۸ ر م – إلي.

وجائز أن يكون هذا على التمثيل، وهو أنها لا تَدَعُ أحدا يفرَ عنها ويتخلص من عذابها فكأنها دعته إلى نفسها. ثم قوله عز وجل: من أدبر وتولى، حائز أن يكون قوله: من أدبر، أي من كان أدبر في الدنيا من طاعة الله تعالى وتولى عن الإجابة لرسله، كقوله تعالى: تَوَلَى عَنْ ذِكْرِنَا، أي أَعْرَضَ؛ أو أدبر عن توحيده وتولى عن النظر في حججه وفيما جاء من عنده. ويحتمل قوله: من أدبر، أي أدبر عن طاعة الله عز وجل، وتولى، أي تولى الشيطان، من الولاية [لا عن الإعراض]. وجائز أن يكون أدبر، في جهنم فيُدبر وجاء أن يفر عنها، وتولى، كذلك، فلا تدعه النار ليفر بل تغشاه عن الإعراض، كقوله عز وجل: إنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ كَذَلك، فلا تدعه النار ليفر بل تغشاه عن الأول لأن من تولى عن ذكر الله فقد تولى الشيطان. "

## ﴿وَجَمَعَ فَأَوْعَى﴾ [١٨]

وقوله عز وجل: وجمع فأوعى، يخبر بقوله: وجمع، على ما جُيِل عليه ' من شدة الحرص على الدنيا فيكون الحمع كناية عن الحرص فبلغ به هذا الحرص مبلغا أنساه ذكر الآخرة. وقوله عز وجل: ' فأوعى، فيه بيان صفته فيما عليه من النهاية في البخل، فيكون الإيعاء كناية عن البخل حتى لم يؤد حق الله تعالى في ماله؛ أو لم يقم بشكر [ما أنعم] ' الله تعالى [عليه] " من النعم؛ أو بلغ به البخل مبلغا منعه ذلك عن قبول " حق الله تعالى في ماله.

ر: أحد.

<sup>﴿</sup> فَأَعْرِضْ عَنِ مِن تُولِي عَن ذَكَرَنَا وَلَمْ يَرِدَ إِلَّا الْحِياةَ الدَّنِيا﴾ (سورة النجم، ٣٩/٥٣).

جميع النسخ: في حجته. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧١و.

الزيادة من المرجع السابق.

ر ث م: فتدبر.

<sup>ً</sup> ر م: بدعه ويتولى كذلك يدعه؛ ن ث: ويتولى كذلك فلا يدعه.

أحميع النسخ: بل يغشاه.

<sup>^</sup> سورة النحل، ١٠٠/١٦.

<sup>ُ</sup> لعل المؤلف رحمه الله يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَمِن يَعْشُ عَن ذَكَرَ الرَّحَن نُقَبِّضَ لَهُ شَيْطَانَا فَهُو له قرينَ﴾ (سورة الزخوف، ٣٦/٤٣).

۱۰ ن: عليها.

١١ م + وجمع.

١٢ الزيادة من المرجع السابق.

١٢ الزيادة من المرجع السابق.

١٤ ث: البحل به.

١٥ ر: عن قول.

#### ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴾ [١٩]

وقوله عز وجل: إن الإنسان خلق هلوعا، اختلف في تأويل الهلوع من وجوه، كل يرجع إلى معنى واحد. فقال بعضهم: الطامع في اللذات الطالب لها، والكاره للأثقال الهارب منها. وقيل: خلق هلوعا، أي على حب ما يتلذذ به والقيام بطلبه وبغض ما يتألم به والهرب عنه. ومنهم من يقول: الهلوع الضحور، وهذا موافق للتأويل الأول، لأن الذي يحمله على الضخر هو ما يصيبه من الألم فيضحر لذلك أو يضحر عن حق الله تعالى. ومنهم من يقول: تفسيره من قوله:

#### ﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا﴾ [٢٠] ﴿وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا﴾ [٢١]

إذا مسه الشر جزوعا وإذا مسه الخير منوعا، وهذا أيضا مثل الأول لأن الذي حمله على المنع شدة حبه إياه، والذي حمله على الجزع ما مسه من الضرِ والشر، فجزعت نفسه لذلك لأنها أنشئت نافرة عن الضر^ ومبغضة له. وقال الله عز وجل: وَكَانَ الْإِنْسَانُ عَجُولًا، وقال في موضع آخر: وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَتُورًا، أي لا تسخو [نفسه] العلى إخراج ما في يديه. ففي هذه الآيات إنباء أن الإنسان خلق على هذه الأحوال، قتورا عجولا هلوعا. فلما أنشئ على حب ما ينفعه وبغض الما يكرهه الويتألم به عُلم أنه المحنة.

از: قال.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> ر ن م: القيام.

ر م: يطلبه.

ر ث م: وهو.

<sup>ً</sup> ن: هو ما يظنه.

<sup>·</sup> جميع النسخ: تفسير ما ذكر. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧١ظ.

۷ ر ث م + ذلك.

<sup>^</sup> ن - والشر فجزعت نفسه لذلك لأنها أنشئت نافرة عن الضر.

٩ سورة الإسراء، ١١/١٧.

١٠ سورة الإسراء، ١٠٠/١٧.

١١ الزيادة من المرجع السابق.

۱۲ ث: وبعض.

۱۳ ث: یکرمه.

۱۱ جميع النسخ: أنها.

<sup>°</sup> رث م – الأحوال.

فمن تذكّر فيما وعد الله تعالى من النعم لمن قام بوفاء ما أمره به حمله ذلك على التسارع في الخيرات وتَرُك ما يحبه في الدنيا لينال الموعود في الآخرة، إذ هو في الأصل أنشئ محبا لما يتلذذ [به]. ومن تذكر ما أوعد من العذاب بما يعطى نفسه من الشهوات من معاصي الله تعالى وبما يمنع من حقوق الله تعالى الواجبة في ماله سَهُل عليه ترك الشهوات، وخف عليه بذل ما طُلب منه لئلا يَحُلَّ به ما يُنغّص بعيشه من الآلام والمكاره.

والأصل أن الإنسان وإن كان مطبوعا على هذه الأخلاق الذميمة من البخل والإقتار والعجلة وجُبِل عليها فقد مَلَك رياضة نفسه ويمكنه أن يستخرجها من تلك الطبائع الذميمة إلى أضدادها من الأخلاق الحميدة والشمائل المرضية، فلزمه القيام بذلك. ألا ترى أنه يتهيأ له أن يقوم برياضة الدواب والسباع فيُخرجَها بالرياضة عن طباعها التي أنشئت عليها من النفار "عن الخلق والامتناع عن الانقياد، حتى تصير "منقادة للخلق ذليلة لهم فيُتهيأ لهم "الاستمتاع والتواصل إلى منافعها، فكذلك الإنسان إذا قام برياضة نفسه أمكنه أن يستخرجها عن خلقتها فتصير "مطيعة له فيُخِفّ عليها بذّلُ ما يُطلب منها ويَسهُل عليها تحمّل ما كان يشتد عليها.

ثم الأصل أن المرء وإن مجبل على حب ما يتلذذ به وبغض ما يتألم ويتوجع فقد حبل أيضا على ترك ما " فيه من اللذة لِلذّة " هي أعظم منها وعلى التصتر لاحتمال الأذى والمكروه

ن: جملة.

<sup>ُ</sup> رم – وترك.

<sup>&</sup>quot; الزيادة من *الشرح، ورقة ٢٧١ ظ.* 

ن: ومن يذكر.

ان: الواحه.

٦ رنم:يغض.

للمجيع النسخ: رياضة نفسها. والتصحيح من المرجع السابق.

مجيع النسخ: الطباع. والتصحيح من المرجع السابق.

أ جميع النسخ: رياضة. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۰ ن: عن طاعتها.

ر: من النفاد. النفاد.

۱۲ ن: حتی یصیر.

١٢ ث م - فيتهيأ لهم.

۱۱ ن: فيصير.

١٥ ر ن ث م + هو. والتصحيح من المرجع السابق.

١٦ ر ن م: اللذة.

ليتخلص عما هو أعظم من ذلك المكروه والألم. ' وإذا كان كذلك فهو إذا قابل نعيم الدنيا بعيم الانيا بعيم الآخرة وأقرب اللذتين بأبعدهما فرأى أن الآخرة أعظم وأبقى بحف عليه ترك أقربهما لأبعدهما وأقلهما لأكثرهما. ' وإذا قابل مكروة الدنيا بمكروه الآخرة وعذابها أ بعذاب الآخرة فرأى عذاب الآخرة أشد وأبقى بحف عليه تحمل المكاره في الدنيا. فهذا السبب الذي ذكرنا مما يتوصل به إلى رياضة النفس. والذي يدل على أن المرء قد يخف عليه عمل الشدائد وترك اللذات الحاضرة لما يَأْمُل من اللذات الآجلة، أنك ترى المرء قد يَهُون عليه الضرب في الأرض وقطع الأسفار وتحمل المؤق / وركوب الأهوال والفظائع والربح في ذلك فيتحمل ما يمسه وقطع لاتتجارة من بلده إلى بلاد نائية في اللذات التي هي أعظم من نيل اللذات التي تركها. من المكاره والمؤن لما يطمع من نيل اللذات التي هي أعظم من نيل اللذات التي تركها. عليه تحمل المكاره في الدنيا. ووجه آخر أنه لما بحبل على حب اللذات الحاضرة وحَفَّ عليه تحمل المكاره في الدنيا. ووجه آخر أنه لما بحبل على حب اللذات الى نعيم الآجل أمر أن يجعل ما يحبه من العاجل آجلا فيكون شُغله أبدا فيما يوصله إلى نعيم الآلام الآحلة فيحتهد فيما فيه التخلص والنجاة عن تلك الآلام. والله أعلم.

﴿إِلَّا الْمُصَلِّينَ﴾ [٢٦] ﴿الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَائِمُونَ﴾ [٢٣]

وقوله عز وجل: إلا المصلين الذين هم على صلاتهم دائمون، معناه -والله أعلم- لأن المصلين يقومون برياضة أنفسهم حتى يصرفوها عن خلقتها التي أنشئت عليها. ثم بيّن أن الذين

ر: والآلام

ر ن م: أنه.

<sup>&</sup>quot; ر: لأكثرها. '

م: وعذابا.

م: نائبة.

<sup>ً</sup> ر م: فتحمل.

ر م - هي أعظم من اللذات التي.

<sup>،</sup> ر ث م: يسهل.

ر ۱ - ۱ - ۱ م. ث م: للذات.

<sup>. .</sup> ۱۰ ث + الآخرة.

۱۱ ن م – فیه.

يقومون برياضة أنفسهم هم الذين يقومون على صلاتهم دون الذين يقومون إلى الصلاة كُسالى ولا يدومون عليها ولا ينفقون من أموالهم إلا عن كراهة.

ثم قوله عز وجل: على صلاتهم دائمون، دوامهم عليها في لزوم ما عرفوها وهو آن يقيموها في أوقاتها ويحافظون عليها دون أن يكون دوامهم أن يكونوا فيها أبدا. ألا ترى إلى ما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «أحب الأعمال إلى الله تعالى أدومها وإن قلّ». وأراد بقوله "أدومها" لزومها في الوقت الذي أوجب فِعْلَ ذلك على أنفسهم لا أن يكونوا أبدا فيها، لأنهم إذا بَقُوا فيها أبدا كثر ذلك منهم فلا يكون لقوله: وإنْ قلّ معنى، فثبت أن معنى الدوام ما وصفنا. والنه أعلم. وجائز أن يكون المراد من المداومة هو أن يدوم على الأحوال التي تليق بالصلاة عند كونه فيها من الإقبال على المناجات وترك الالتفات وتفريغ القلب عن الأشغال والوساوس.

وقال بعضهم: على صلاتهم دائمون، هو التطوع، وَعَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ، الفريضة. "قال: وتصديقه أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا إذا صلوا صلاة داموا عليها. وكان يقال: "خير الأعمال أدومها" وإن قل. وأصله أن الله تعالى قال: وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ، "اوالإقامة على الشيء هو الدوام عليه، لأنه إذا فعل الشيء مرة ثم تركه لم يوصف بالإقامة عليه. فقوله: دائمون، وَيُقِيمُونَ، "ايقتضي معنى واحدا، فيكون فيه إبانة أن الصلاة يلزم فعلها مرة بعد مرة، وليست كالفرائض التي إذا أُذِيت مرة سقطت من نحو الجهاد والحج.

<sup>&#</sup>x27; ن + وتوله.

<sup>،</sup> م – وهو.

ر: أن يقوموها.

ر م: ويحافظوها.

<sup>°</sup> ر: أن يكونوا.

<sup>·</sup> مسن*د أحمد بن حنبل*، ١٦٥/٦؛ وصحي*ح البخاري*، الرقاق ١٨؛ وصحي*ح مسلم*، المسافرين ٢١٥–٢١٦.

۲ جميع النسخ: يليق. والتصحيح من الشرح، ورقة ۲۷۲و.

الآية ٣٤ من هذه السورة، وغيرها من الآيات.

<sup>ً ِ</sup> ث م: الفرضية.

۱۰ ر م: وكانوا يقول.

١١ جميع النسخ: أدومه. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ سورة البقرة، ٢٧٧/٢؛ وسورة التوبة، ٩/٥، ١٥ وغيرها.

١٢ انظر مثلا: سورة البقرة، ٣/٢ وغيرها من الآيات.

# ﴿ وَالَّذِينَ فِي أَمُوالِهِمْ حَقُّ مَعْلُومُ ﴾ [٢٤] ﴿ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ [٢٥]

وقوله عز وجل: والذين في أموالهم حق معلوم، قيل: هو الزكاة. ذكر ذلك عن قتادة وغيره. وقال أبو بكر [الأصم]: هذا غير محتمل، لأن هذه الآيات مكية وإنحا فرضت الزكاة عليهم بعد هجرتهم إلى المدينة. ولكن ليس فيما ذكره دفع هذا التأويل لأنه يجوز أن تكون الزكاة لم تقرض عليهم لما لم يكونوا أصحاب الأموال، لأن الزكاة لم تكن مفروضة في الجملة فبيّن الوجوب إذا استفادوا الأموال. ألا ترى أن الفقير قد يعلم إيتاء الزكاة من المال وإن لم يكن له مال ليقوم بأدائها إذا صار من أهلها. فقوله: حق معلوم، أي أعلمه الله في أموالهم فلزمهم إخراجه. ثم بين أن خروجهم مما لزمهم من حق الله تعالى في أموالهم بالدفع إلى السائل والمحروم. وجائز أن يكون ذلك الحق المعلوم هو حق القرابة وغيره. ومن ذكر أن هذا الحق غير الزكاة قالوا: إنهم كانوا أغلموا [أن] في أموالهم حقا فَتَحَعَلَ طائفة منها للسائل وطائفة للمحروم لذلك سماه احقا معلوما. ويحتمل أن يكون في ذلك الوقت شيئا معلوما مفروضا عليهم في أموالهم نسختها آية الزكاة و لم يُذكر لنا ذلك لعدم حاجتنا إلى معرفته.

ثم السائل معروف وهو الذي يسأل. وأما المحروم فقد روي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه سئل عن المحروم فقال: «المحروم هو الذي لا يَشْمُر نخله ويَشْمُر نخل الناس ولا يزكو زرعه ويزكو زرع الناس ولا تَلْبَن\ شاته وتلبن شاة الناس» أن فَعَنَى أن بالمحروم هذا أنه حُرم بركة ماله. وفي هذا النحير دليل على أن المرء لا يصير غنيا بملك النخيل والأرض.

ث + ونحوه. انظر: تفسير الطبري، ٩٩/٢٩.

ن ث: الآبة.

<sup>·</sup> جميع النسخ: أن يكون. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٢و.

المجيع النسخ: لم يفرض. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&</sup>quot; رنم: لم يكن.

<sup>.</sup> جميع النسخ: وبين. والتصحيح من المرجع السابق.

ر م: إن الفقر.

<sup>ُ</sup> ن: هو الحق.

ميع النسخ: فجعلوا لطائفة, والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>.`</sup> م: سماها.

۱٬ ن: ولا يلن.

۱۲ لم أطلع عليه. قال زيد بن أسلم: هو الذي أصيب ثمره أو زرعه أو نسل ماشيته ( الجامع لا حكام القرآن للقرطبي، ٣٩/١٧).

١٢ جميع النسخ: فعنوا.

وجائز أن يكون المحروم هو الذي حِيل بينه وبين وجوه المكاسب، فمن كان حاله هكذا كان علينا أن نتعاهده ونقوم بكفايته. وقال الحسن: المحروم هو الذي يتعفف عن السؤال وإن هلك. أو النه أعلم.

# ﴿وَالَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ﴾ [٢٦]

وقوله عز وحل: والذين يصدقون بيوم الدين، فيوم الدين هو يوم الجزاء ويوم الحساب، فكل من عرف الجزاء وآمن به لم يجزّع بما يصيبه ولا متع الحق الذي طُلب منه و لم يوصف بأنه هلوع، وإنما الهلوع هو الذي يكذب بيوم الدين، كما قال: أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ فَذَٰلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ، فأخبر أن الذي يدع اليتيم وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ، هو الذي لا يؤمن بالآخرة.

# ﴿وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِهِمْ مُشْفِقُونَ﴾ [٢٧]

وقوله عز وجل: والذين هم من عذاب ربهم مشفقون، أي خائفون وَجِلون. وهم الذين قال عز وجل [فيهم] في آية أخرى: وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِهِمْ الذين قال عز وجل [فيهم] في آية أخرى: وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِهِمْ الذين قال عليه وسلم وقيل له: أهم الذين يَسرِقون ويزنون ويعملون بالمعاصي؟ فقال: «لا بل هم الذين يصلون ويصومون ويؤتون الزكاة»^ أو كما قال بلفظه صلى الله عليه وسلم. ووجلُهم هو أنهم يخافون أن لا يقبل منهم حسناتهم أو يخافون أن يكونوا قصروا عن الوفاء بشكر النعم أو غفلوا عن شكر كثير منها.

ر: جبل

<sup>ً</sup> ر ن م: أن يتعاهده ويقوم.

<sup>ً</sup> قارن بما ورد في تفسي*ر مفاتيح الغيب* للرازي، ١٣٠/٣٠.

<sup>ً</sup> ر ث م: ما عرف.

<sup>ً</sup> م: لم يوصف.

<sup>.</sup> سورة الماعون، ۱/۱۰۸-۳.

<sup>ً</sup> سورة المؤمنون، ٦٠/٢٣.

مجيع النسخ: لا بل هم الذين يقومون ويصلون ويؤتون الزكاة. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٢و. عن عائشة قالت: قلت يا رسول الله: ﴿وَالَّذِينَ يُؤتُونَ مَا آتُوا وَقَلُوبِهِم وَجَلَةً﴾ أهو الذي يزي ويسرق ويشرب الخمر؟ قال: «لا يا بنت أبي بكر (أو يا بنت الصديق) ولكنه الرجل يصوم ويتصدق ويصلي، وهو يخاف أن لا يتقبل منه». (مسند أحمد بن حنبل، ١٥٩/٦) وسنن ابن ماجة، الزهد ٢٠٥ وسنن الترمذي، التفسير ٢٣).

<sup>&</sup>lt;sup>٩</sup> ن: أن يقبل.

## ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِهِمْ غَيْرُ مَأْمُونٍ﴾ [٢٨]

وقوله عز وجل: إن عذاب ربهم غير مأمون، فهذا هو الحق أن لا يأمن أحد من عذابه وإن دَأَب في عبادته واحتهد في طاعته لما لا يدري على ماذا يُختم أمره، أو يخاف أن لا يقبل منه ويرد عليه، أو يخاف أن يكون قد قضر عن شكر كثير من النعم وغفل عنها. والأصل أنه ما من أحد ينظر في أمره وحاله إلا وهو يرى على نفسه من الله تعالى نعما لو أجهد نفسه ليقوم بشكر واحد منها لقضر عن ذلك و لم يتهيأ له القيام بوفائها. فمن كان هذا وصفّه فأنى يقع له الأمن من عذابه ويوجد منه الوفاء بالأسباب التي يأمن بها؟ إلا أن يكون من الخاسرين.

# ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ﴾ [٢٩]

وقوله عز وجل: والذين هم لفروجهم حافظون، ذكر حفظ الفرج و لم يذكر بم يُحفظ. وحفظه يكون بين بخصل الله وهيبته ويخشى عقابه في المعاد. والثاني بما جعل الله عز وجل [له] سببا للتعفف من النكاح ومُلُك اليمين، فيمنعه ذلك عن الزنا وحُفِظ الفرمج. والثالث يُجيع بطنه بالصيام، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: «من لم يقدر على الباه الفيصم فإن الصوم له وحاءً». الوال ابع بما يترك النظر إلى النساء ولا يخلو بهن ويدّع مجالسة الفجار وأهل الزيبة.

رم - منه؛ ث: منهم.

<sup>ً</sup> رثم: أنعما.

ث: اجتهد.

<sup>&#</sup>x27; رنم: ويؤخذ.

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: يؤمن. والتصحيح م*ن الشرح،* ورقة ٢٧٢ظ.

ث م - يكون.

۲ جميع النسخ: بما جعله.

<sup>^</sup> ر: يحميع؛ ن: يحمع.

ر م: بالقيام.

١٠ ر: على الباء؛ م: على الباد.

<sup>&#</sup>x27; عن عبد الله بن مسعود قال: خرجنا مع النبي صلى الله عليه وسلم ونحن شباب لا نقدر على شيء. فقال: «يا معشر الشباب! عليكم بالباءة فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، فمن لم يستطع منكم الباءة فعليه بالصوم، فإن الصوم له وجاء» (سنن الترمذي، النكاح ١؛ وسنن النسائي، الصيام ٢٣).

## ﴿ إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ﴾ [٣٠]

وقوله عز وجل: إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم فإنهم غير ملومين. ولو لم يقل: غير ملومين، لكنا نعلم [أيضا] بقوله: إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم، أنهم لا يلامون، لأنه فلا أنه على المنه على المنه الله الملكة أيمانهم، أنهم لا يلامون، لأنه فلا أنه قد أباح لهم الاستمتاع بمن ملكت أيمانهم ومن كان تحتهم بملك النكاح، ولا يجوز أن يلحق اللائمة باستعمال المباح المطلق. ولكنْ فيه فوائد. أحدها أن من الناس من يحرّم الاستمتاع بملك النكاح وملك اليمين، فيخبر أنهم عند من اعتقد الإيمان بالرسل غير ملومين، وإنما يلومهم من أنكر الرسالة وهم الثنوية والبراهمة. وحائز أن يكون معناه أنهم وإن منعوا النساء عن الجماع من أنكر الرسالة وهم الثنوية والبراهمة. وحائز أن يكون معناه أنهم وإن منعوا النساء عن الجماع بما هو خير لهن من الصيام وأنواع القُرّب لم يلحقهم اللائمة كما يلام من من يمنع آخر عن طاعة الله تعالى، أو إذا استمتعوا بملك النكاح وملك اليمين ثم يُبلّوا بالزنا فيلحقهم اللائمة بذلك.

## ﴿ فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَٰلِكَ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ [٣٦]

وقوله عز وجل: فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون، العادي هو الظالم في الحقيقة؟ يقال: عدا فلان على فلان إذا ظلمه، فهم عادون حيث ظلموا أنفسهم فوضعوها في موضع لم يؤذن لهم بالوضع فيها. وقال الحسن: هم العادون حيث عدّوًا من الحلال إلى الحرام. ^ وفي هذه الآية دلالة تحريم المتعة، لأنه أخبر أن من ابتغى وراء ملك اليمين وملك النكاح فهو إذا من العادين.

## ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ﴾ [٣٦]

وقوله عز وجل: والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون، فالأمانات لها وجهان. أحدهما ما ائتمن الله عز وجل عباده على ما له من الحقوق عليهم. والثاني ما ائتمن المعضهم بعضا

ر ثم: لأنهم.

أم: يملك.

<sup>·</sup> جميع النسخ: يلزمهم. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٢ظ.

ألجميع النسخ: لهم. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> رثم: كما لأيلام.

<sup>·</sup> جميع النسخ: وإذا استمعوا. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: لم يبلوا. والتصحيح من المرجع السابق.

بحر العلوم للسمرقندي، ١٧٥/٣.

<sup>ٔ</sup> رم: وفي هذا.

<sup>ٔ &#</sup>x27; ر م: والثاني ائتمن.

على الحقوق والعهود التي تجري بين الخلق من الذِّمَم والنذور وغير ذلك. فيدخل فيه كل أمانة بين العبد وبين ربه وبينه وبين الخلق وكلُ عهد أُخذ عليهم من نحو قوله: أَوْفُوا بِالْغُقُودِ، تقيل: في التأويل: العهود، ثم بين ذلك، فقال: لَئِنْ أَقَمْتُمُ الصَّلَاةَ، الآية، والعهدُ الذي أعطينا المعاهدين، فكل ذلك داخل محتى الآية. وقد يدخل معنى الأمانة في العهد والعهدُ في الأمانة، وقد يجوز أن يقع بينهما فرق. والله أعلم.

# ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِشَهَادَاتِهِمْ قَائِمُونَ ﴾ [٣٣]

وقوله عز وحل: والذين هم بشهاداتهم قائمون، أي يقيمون بها لله تعالى، كقوله: كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ يِلْهِ، ^ أو قائمون بالوفاء بما عليهم من الشهادة، فيقومون بها ٩ أَحَبُوا أو كرِهوا صَرَّهم ذلك أو نفعهم.

# ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ﴾[٣٤]

وقوله عز وحل: والذين هم على صلاتهم يحافظون، محافظة الصلاة أقامتها في أوقاتها بشرائطها، والذي يحملهم على المحافظة ما يخشون الله تعالى، ولما جعلت تكفيرا لسيئاتهم فيرغبون في إقامتها تكفيرا عنهم سيئاتهم.

# ﴿أُولَٰئِكَ فِي جَنَّاتٍ مُكْرَمُونَ﴾[٣٥]

وقوله عز وحل: أولئك في جنات مكرمون، في الآية إبانة أن من يكرم بالجنان هؤلاء. وذكر عن أبي بكر الأصمّ أنه قال: في هذه الآية ' دلالة أن من وَفَى بهذه الأشياء التي ذكرها

<sup>ً</sup> ر م: التي يجري؛ ن: الذي يجري.

ر ث م: وبينهم.

أ سورة المائدة، ١/٥.

 <sup>﴿</sup>لئن أقمتم الصلاة وآتيتم الزكاة وآمنتم برسلي وعزرتموهم وأقرضتم الله قرضا حسنا لأكفرن عنكم سيئاتكم ولأدخلنكم جنات تجري من تحتها الأنهار﴾ (سورة المائدة، ١٢/٥).

ن: فكل ذي داخل.

<sup>·</sup> ن + والعهد الذي أعطينا المعاهدين.

جميع النسخ: يقيمونها. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٢ظ.

ا سورة النساء، ١٣٥/٤.

<sup>·</sup> جميع النسخ: لها. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>``</sup> ر ث م – الآية.

في هذه السورة من الإدامة على الصلاة وإيتاء الحق المعلوم والتصديق بيوم الدين إلى آخر ما ذكر، فهو الذي يكرّم بالحنة أو الخاطئُ الذي يرجع عن خطيئته ويتوب عنها. فأما غير هذين فهو لاً يستوجب الإكرام بالجنة. فما ذكر من الإكرام بالجنة للصنفين اللذين ذكرهما فهو كما ذكر. وأما الصنف الثالث فهم الذين بُلُوا بالخطيئات من أهل الإيمان ولم يتوبوا عنها [٨٤٥] فقد يرجى لهم هذه الكرامة بعفو الله سبحانه وتعالى وكرمه وجُودِه. ومن كان / هذا وصفه لم يُؤْيَسْ من إحسانه° بل كان العفو منه مأمولا والإحسان منه مرجوًّا.

﴿ فَمَا لِلَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ ﴾ [٣٦] ﴿ عَن الْيَمِينِ وَعَن الشِّمَالِ عِزينَ ﴾ [٣٧] وقوله عز وجل: فما للذين كفروا قبلك مهطعين عن اليمين وعن الشمال عزين. اختلف في تأويل الإهطاع. فمنهم من يقول: هو الإسراع في المشي، ومنهم من يقول: هو إدامة النظر. فمن حمله على الإسراع فمعناه أن أئمة الكفر كانوا يأتون رسول الله صلى الله عليه وسلم فيستمعون القرآن منه، ثم يُسرِعون إلى أتباعهم ويجلسون حلقا حَلَقًا ويحرّفون ما يستمعون من رسول الله صلى الله عليه وسلم ويلتبسون على ضعفائهم وأتباعهم ليصدهم ذلك عن الإيمان بالله عز وجل ورسوله عليه الصلاة والسلام. فإن كان الأمر على هذا فتأويله: مالهم يُسرعون إليك ليستمعوا للمحك ثم يتفرقوا عن اليمين وعن الشمال ويكذبونك، نحو أن يقول بعضهم: مَا هٰذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ، ^ ومَا هٰذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ، ٩ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ افْتَرَى عَلَى اللهِ، ` ' ونحو ذلك. وما المنفعة لهم في طعنهم عليك سوي ١١ استيجابهم ٢٦ المقت والهلاك بذلك من الله تعالى،

ر م: والحناطي.

ر م: على غير هذين.

ر ث م: فهؤلاء.

ن - سبحانه.

ر: من اخشا.

ر: ليضدهم.

ر ٿ م: يسمعوا.

لعله يشير إلى مثل قوله تعالى: ﴿فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا سحر مبين﴾ (سورة المائدة، ١١٠/٥).

انظر مثلا: سورة الأنعام، ٢٥/٦؛ وسورة الأنفال، ٣١/٨.

<sup>` ﴿ ﴿</sup>إِن هُو إِلَّا رَجُلُ افْتَرَى عَلَى اللَّهُ كَذَبًا وَمَا نَحْنَ لَهُ بَمُؤْمِنِينَ﴾ (سورة المؤمنون، ٣٨/٢٣).

<sup>٬٬</sup> م + إلا.

۱۲ ر: استحبابهم؛ م: استيخافهم.

وما يرجون بإعراضهم عن تصديقك بعد ما رأوا الآيات؟ ومن حمله على النظر فمعناه أنهم كانوا يجلسون من بعيد، فينظرون إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه، ويطعنون عليه بالسحر والافتراء وأنه من أساطير الأولين، فيمكرون بمن يفتري برسول الله صلى الله عليه وسلم ومن يعاديه من الكفرة. فإن كان على هذا فتأويله كأنه يقول لهم: مالهم يحلسون من البعد ناظرين إليك ولا يدنون منك ليستمعوا ما أنزل إليك فينتفعوا به؟ لكنهم متفرقون عن اليمين وعن الشمال يصدّون الناس عن بحلسك، وقد علموا أن لهم إلى من يعلمهم الكتاب والحكمة حاحة أذ ليس عندهم كتاب ولا علم بالأنباء المتقدمة ليعلموا أنك حئت بالعلم والحكمة دون السحر والكهانة أفإن كان على هذا الوجه فالعتاب [في ترك الاستماع، وإن كان على الأول، فالعتاب] لمكان التحريف والتبديل. والله أعلم.

## ﴿ أَيَطْمَعُ كُلُّ امْرِئٍ مِنْهُمْ أَنْ يُذْخَلَ جَنَّةً نَعِيمٍ ﴾ [٣٨]

وقوله عز وحل: أيطمع كل امرئ منهم أن يدخل جنة نعيم، قوله: أيطمع، حرف استفهام، وقد ذكرنا أن حرف الاستفهام لمن لا يَفْهم (إيجاب. الشما اختلف في وحه الإيجاب. فمنهم من يقول: معنى قوله: أيطمع، أي لا يطمع كل امرئ منهم (بعبادتهم الأصنام والأوثان أن يُدْخلوا جنة نعيم إذ هم منكرون للبعث (والجنة والنار. ثم مع هذا ينصرون الأصنام ويخضعونها في العاقبة ولا يرجون منها العواقب.

ر م – وأنه.

جميع النسخ: من يقتدي. والتصحيح من الشرح نسخة مكة، ورقة ٢١٨ظ.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: من يعاديه. والتصحيح من المرجع السابق.

ر: يحبسون.

<sup>ٔ</sup> ن + متفرقهم؛ ث + يتفرقهم.

م: والكهان.

<sup>ً</sup> م: فإن كان هذا.

<sup>^</sup> ن: فالعنان؛ ث م: والعتاب.

<sup>.</sup> الزيادة من *الشرح،* ورقة ٢٧٣و.

١٠ جميع النسخ: ممن لا يفهم.

ا انظر: "المصطلحات والأفكار الرئيسة" أواخر الجلدات.

۱۱ ر م – منهم.

۱۲ ن: بالبعث.

۱۴ رم: ويعبدونها.

فيكون في هذا ترغيب للمؤمنين على القيام بنصر رسول الله صلى الله عليه وسلم لأنهم يطمعون لله المجنة والكرامة من الله تعالى والنجاة من النار بنصرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعبادتهم لله تعالى. كأنه يقول: إنهم لا يطمعون نيل شيء ولا يخافون عن شيء في العاقبة، ثم يقومون من بنصر الأصنام، فأنتم أحق بنصر رسول الله صلى الله عليه وسلم، إذ تطمعون نيل الجنة والدحول فيها بنصر كم إياه. والله أعلم.

ومنهم من حمله على إيجاب الطمع، وهو أنهم كانوا يطمعون دخول الجنة ونيل نعيمها أ إذا رجعوا إلى ربهم ظنا منهم أنهم إذا ساؤؤا المسلمين في نعيم الدنيا وسَتَعَتها فكذلك يساؤونهم في نعيم الآخرة، كما قال الله عز وجل خبرا عنهم: وَلَئِنْ رُجِعْتُ إِلَى رَبِي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْئَى، وقال: أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ احْتَرَحُوا السَّيِّقَاتِ أَنْ نَحْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ، أَ الآية، هكذا ظن الكفرة أنهم إن رجعوا إلى ربهم فيجدون عنده خيرَ مُنْقَلبٍ.

## ﴿كَلَّا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِمَّا يَعْلَمُونَ﴾[٣٩]

فقال تعالى: كلا إنا خلقناهم مما يعلمون. فقوله: كلا، على هذا التأويل رد لاعتقادهم وقطع لأطماعهم، فقال: كلا، أي لا يدخلونها قط. ثم استأنف الكلام فقال عز وجل: إنا خلقناهم مما يعلمون. وعلى التأويل الأول كلا، يمعنى حقا إنهم لا يطمعون، ثم استأنف بقوله: إنا خلقناهم مما يعلمون، أي من تلك ' النُّطَف. فيذكرهم ' بهذا عظيم نعمه وإحسانه إليهم بما أخرجهم منها ونقلهم من حال إلى حال حتى صاروا بشرا سَوِيًّا ليعلموا أنه ' لا يتركهم سدى،

ر: يطعمون.

ر م: يقولون.

ر: ينصر.

رم نعمها.

ر – إلى ربهم.

ن: كما قال تعالى.

ا سورة فصلت، ٥٠/٤١.

سورة الجائية، ٢١/٤٥.

ر م: الاعتقادهم.

١ ر ت م: أي تلك.

ا ر: فتذكرهم.

المجميع النسخ: أنهم. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٣ظ.

بل ليمتحنهم ويستأدي منهم شكر ما أنعم عليهم فيوجب ذلك تصديق الرسل. وفيه تذكير قدرته وسلطانه وبيان ضعف ابتدائهم ليعلموا أن من قدر على إنشائهم لقادر على أن يُحييَهم بعد ما أفناهم. والله أعلم.

﴿فَلَا أُقْسِمُ بِرَبِ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ﴾ [٤٠] ﴿عَلَى أَنْ نُبَدِّلَ خَيْرًا مِنْهُمْ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ﴾ [٤١]

وقوله عز وجل: فلا أقسم برب المشارق والمغارب، الآية. ذِكْرُ المشارق والمغارب ذكر السماوات والأرض وفي ذكرهما ذكر أهل السماوات والأرضين. فيكون معناه: فلا أقسم برب الحلائق أجمع. ويكون حرف لا، زائدة في الكلام تأكيدا للقسم على ما يذكر، فيكون معناه فكر أقسم. أثم حق هذا القسم أن يقول مكان قوله: برب المشارق والمغارب: فلا أقسم بي إذا كان القسم من الله تعالى، هذا هو ظاهر الكلام في متعارف اللسان. ولكن يحتمل هذا وجوها. أحدها أن يكون هذا القسم من النبي عليه السلام كأنه علمه أن يقسم به فيقول لهذا وجوها يا محمد: فلا أقسم برب المشارق والمغارب. وإن كان هذا قسما من الله تعالى فهو مستقيم أيضا من وجهين أحدهما على الإضمار كأنه قال: فلا أقسم بي فأنا أرب المشارق والمغارب. والثاني وإن كان هذا القسم من الله تعالى يستقيم بلفظ المغايبة كما يستقيم بلفظ الحاضر، لأن الخلق كله لله شهود وليس هو بشاهد للخلق، فيخرج الكلام بينهم [مرة] معلى ما يُخاطب الغائب ومرة على الوجه الذي يخاطب به الشاهد، ومثل هذا مستعمل في متعارف اللسان. والمنه أعلم.

وفي الآية دلالة على أن مَلِكَ السماوات والأرضين ومدبرهما واحد، إذ لو لم يكن كذلكُ " لكان لِمَلِك ' السماء أن يمنع الشمس والقمر والكواكب من إيصال النفع إلى أهل الأرض

[1467]

م: فيحب.

ا رنام: فلا أقسم.

ن: كان.

جميع النسخ: ويقول. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٣ظ.

<sup>&#</sup>x27; ن – له.

<sup>&</sup>lt;sup>٦</sup> ر ث م: بي ويا رب؛ ن: بي رب. والتصحيح من المرجع السابق.

٢٠٠٠ كالسنخ: شاهد. والتصحيح من المرجع السابق.

الزيادة من المرجع السابق.

ر م – كذلك.

۱۰ ر ث م: ملك.

ويكون لملك الأرض أن يمنع مَلِكَ السماء عن الإغراب ۚ في الأرض. ثم الذي يَشْرُق ويغرُب منذ خلق يجرى على ما جرى عليه التدبير جريا واحدا لم يقع فيه تغيير ولا تبديل. فلو كان ً للهُ أن تعالى فيه شريك لكان لا بد° من وقوع التغيير فيها، فثبت أن تدبير السماوات والأرضين وتدبير سلطانهما راجع إلى الواحد.

وقوله عز وجل: إنا لقادرون، على أن نبدل خيرا منهم، هذا موضع القسم، فحائز أن يكون أريد به أي نبدل " الخير منهم، فتجعل " مكان ما كانوا من الشر خيرا، كقوله تعالى: وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا، ^ وقد فعل ذلك لأنهم أسلموا. ويحتمل أن يكون أراد به أن يبدل قوما خيرا منهم.

ثم هذا يخرج على وجهين. أحدهما على تحقيق القدرة، والثابي أن يكون معنى القدرة إرادة الفعل. أما الأول فعلى و جهين. أحدهما على معني تخويف أهل مكة أنهم إن لم ينتهوا عن ذلك أبدل ٩ الله تعالى مكانَهم مَن هو حير لرسول الله صلى الله عليه و سلم والبدل لا يكون إلا بعد المُبْدل عنه، وقد فعل الله تعالى ذلك بهم أهلك المعاندين منهم وأبدل لرسول الله صلى الله عليه وسلم أو لادهم والمهاجرين منهم والأنصارَ الذين آووا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونصروه. `` والثابي أي' ` كنا قادرين على أن نجعل ١٢ المرسَل إليهم خيرا، إذ قد علموا أنه٦٢ من قدرة الله عز وجل وأنه هو الذي خلقهم وأنشأهم، لكن إنما أرسل إليهم وأمرهم لحاجات ١٤ أنفسهم لا لنفع يرجع إليه،

م: الملك.

غرّب القوم: ذهبوا في المغرب. وَأَغْرَبُوا: أتو المغربَ. والمُغرب: الذي يأخذ في ناحية الغرب ت: عن الإعراب. (لسال العرب، «غرب»).

جميع النسخ: ولو كان. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٣ظ.

ر ث م: الله. ن: الأبد.

ث: أن ببدل.

ر ت م: فيجعل.

سورة يونس، ۱۰/۹۹.

ر ن م: أنزل.

ر: ونصره.

ر ث م: إنا.

ر ن م: على أن يجعل.

١٣ ث م - أنه.

۱٬ الحاجات؛ ث: لحاجة.

ليس على ما عليه ملوك الدنيا؛ لكنه إنما امتحنهم بالأمر ليسعوا في نحاة أنفسهم ونهاهم لِيَفُكُوا \ رقابهم عن النار، فيكون فيه تسكينُ قلب النبي صلى الله عليه وسلم عند وَجُده عليهم حيث لم يؤمنوا.

وأما الوجه الثاني أن يكون معنى القدرة إرادة الفعل خاصة إذ قد يُكنى بالقدرة عن الفعل أذ هو سبب الفعل، كالأمر المعتاد بين الخلق بأمر رجل آخر بفعل فيقول: لا أستطيع ولا أقدر أي لا أفعل. وعلى هذا تأويل قوله: هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُمَرِّلَ عَلَيْمًا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ أي هل يفعل ذلك؟ فعلى هذا تأويل قوله عز وجل: إنا لقادرون، أي لفاعلون الشمن مو خير لرسول الله بدلا عن هؤلاء. فإن كان على هذا فيكون فيه بِشَارة لا لسول الله على الله عليه وسلم أنه يجعل له أصحابا يرضاهم، ويكون فيه إخبار أله بالنصر والغلبة على المكذبين منهم، ويكون فيه إنباء لرسول الله صلى الله عليه وسلم أنه لا يَتْقُذ أن فيه مكرهم وإن اجتهدوا، ويكون فيه إعلام له أنه ينتقم منهم له ويعذبهم. وقد فعل ذلك كله بحمد الله عز وجل والله المستعان حيث بدًّل عن أهل مكة أهل ألمدينة وكانوا خيرا منهم، لأن أهل مكة كانوا عليه وأهل المدينة كانوا له فكانوا هم أن خيرا. أن وقوله عز وجل: وما نحن بمسبوقين، والمسبوق المغلوب فكأنه قال: لا يسبقنا أحد ولا يُعجزنا أحد عن ذلك ولا يفوتنا ما نريده.

<sup>ً</sup> رم: ليكفوا.

ر ث م – عن الفعل.

<sup>ً</sup> ر ث م: يفعل.

أ سورة المائدة، ١١٢/٥.

ر ث م – هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء أي هل يفعل ذلك فعلى هذا تأويل.

ر م: فاعلون.

ث: يساره.

<sup>&</sup>lt;sup>^</sup> ر ث م + الله عز وجل.

۱ رم: لا ينفد.

<sup>&#</sup>x27;رم-له

۱۱ ر ث م: على.

۱۲ ن – أهل.

۱۲ ر: فكافوهم.

۱۴ م: خير.

# ﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلَاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ [٤٢]

وقوله عز وجل: فذرهم يخوضوا ويلعبوا، قال أبو بكر [الأصم]: الخائض المتحير، واللاعب الخاطئ. فقوله: فذرهم، أي دعهم فيما هم من خطاياهم وتخيرهم في دينهم. واللاعب الخاطئ. فقوله: فذرهم، أي دعهم فيما هم من خطاياهم وتخيرهم في دينهم. فكل من اشتغل بما لا يحتاج له فهو خائض لاعب. وأصله أن كل أمر لا عاقبة له تحمد فهو فيه لاعب لا يه كقوله: إنّما الْحَيَاةُ الدُّنيَا لَعِبُ وَلَهُوْ، أي من يعمل في الحياة الدنيا للدنيا لا للآخرة فهو لاعب لاه. وكأن هذه الآية صلة قوله: فَمَا لِلَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ، لا للآخرة فهو لاعب لاه. وكأن هذه الآية صلة قوله: فَمَا لِلَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ، لا للآخرة بأن لا يشتغل المؤلئك ويُقبل على الله من يرجو منهم الإيمان؛ أو أمره بان لا يشتغل بمكافأتهم بسوء المناهم فإن الله السينصره عليهم ويكافئه عنهم. وقوله عز وجل: يشتغل بمكافأتهم الذي يوعدون، قد لاقؤا ذلك اليوم وهو يوم بدر وسيلاقون اليوم الثاني وهو يوم الآخرة. "اليوم الثاني

## ﴿يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصْبٍ يُوفِضُونَ﴾[٤٣]

وقوله عز وجل: يوم يخرجون من الأجداث سراعا، يخبر أنهم يخرجون من الأجداث وهي القبور سراعا إلى الداعي، والذي يحملهم على الإسراع هو أن أنفسهم ١٧ أبت إجابة الداعي في الدنيا،

الزيادة من *الشرح،* ورقة ٢٧٤و.

ر ث م: المتخير.

<sup>&</sup>quot; ن ث: ونحيرهم؛ م: ونخيرهم.

ن: لا محجله؛ ث: لا يحتج.

<sup>°</sup> ر: إلا كل. ' ن ث: يحمد؛ م: نحمد.

<sup>ً</sup> ر ن: لاهي.

رن. دسي. ۸ - د د د...

ا سورة محمد، ٣٦/٤٧؛ وسورة الحديد، ٢٠/٥٧.

ر ن م: لاهي.

١٠ الآية ٣٦ من هذه السورة.

۱۱ ر + كل أمر لا عاقبة له بحمد لهو ولعب.

۱۲ رم: عن.

۱۳ ن: لسوء.

<sup>&#</sup>x27;' ر ث م: وإن الله.

<sup>°&#</sup>x27; ن م: وسيلاقوك.

١٦ م: الأخر.

۱۷ ر ث م: نفسهم.

فنزل بهم الهلاك بتركهم الإحابة، فتسارعوا في ذلك اليوم إلى إحابة الداعي رجاء أن يتخلصوا من العذاب الذي حق عليهم بترك الإحابة، وذلك لا ينفعهم وإن وُجدت منهم التوبة، لأن ذلك اليوم ليس بيوم ينفع فيه الندامة والتوبة. وإنما هو يوم تُحْزَى فيه كل نفس بما كسبت. وهذا كقوله: فَلَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنًا بِاللهِ وَخْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَا بِهِ مُشْرِكِينَ. فأخبر أنهم يفزعون إلى الإيمان بالله تعالى لما أيقنوا أنهم إنما حل بهم البأس بإعراضهم عن الإيمان، ففزعوا عند إيقانهم العذاب إلى الإيمان رَحاء أن يتخلصوا من العذاب فلم ينفعهم ذلك ولم يغنهم من عذاب الله شيء، / إذ ذلك الوقت ليس بوقت قبول التوبة. فيكون هذا تحريضا بالإسراع [١٩٨٤] إلى إجابة الداعي والإيمان بما يدعوا إليه قبل أن يؤمنوا إيمانا لا ينفعهم. والنه أعلم.

وقوله عز وحل كأنهم إلى نصب يوفضون، قرئ بنصب النون وجزم الصاد^ وهو اسم العلامة كالغَرَض وأشباهه. وقرئ بضم النون والصاد وهو اسم الصنم. فإن كان على العلامة فمعناه إنهم يسارعون في ذلك الوقت إلى إجابة الداعي مُسارعَة أمن يسرع في هذه الدنيا إلى الغرض والعلامة المنصوبة. كذا قال بعض أهل التأويل. ذُكر عن الكلبي إلى نصب يوفضون، أي العرض والعلامة المنصوبة. إلى علم يستبقون، وعن محاهد: إلى علم ينطلقون. أي أي أنه علم يستبقون، وعن محاهد: إلى علم ينطلقون. أنه المنافقة في ا

ن: فينزل.

<sup>&#</sup>x27; رم - وقوله عز وحل يوم يخرجون من الأجداث سراعا يخبر أنهم يخرجون من الأجداث وهي القبور سراعا إلى الداعي والذي يحملهم على الإسراع هو أن أنفسهم أبت إجابة الداعي في الدنيا فنزل بهم الهلاك.

للميع النسخ + والرجوع عن تلك الإجابة.

<sup>&#</sup>x27; ٺ: يجزي.

<sup>°</sup> لعله يشير إلى قوله تعالى ﴿اليوم تجزى كل نفس بما كسبت لا ظلم اليوم إن الله سريع الحساب﴾ (سورة المؤمن، ١٩٧٤٠.

<sup>ً</sup> سورة المؤمن، ٤٠/٤٠.

<sup>&#</sup>x27; ن ت: عن عذاب الله.

قرأ يعقوب: ﴿نَصَبِي﴾ بفتح النون والصاد، وقرأ الباقون: ﴿نَصْبِ﴾ بفتح النون وسكون الصاد (المبسوط في القراءات العشر لابن الجزري، ٢٩٢/٢).

<sup>ً</sup> ر ن: كالعرض.

۱۰ ر م: سارعة.

<sup>&</sup>lt;sup>١١</sup> جميع النسخ: إلى. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٤و.

الله الكلبيّ: إلى شيء منصوب، عَلَم أو راية (الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٢٩٨/١٨).

۱<sup>۳</sup> النكت والعيون للماوردي، ٩٧/٦.

الضحاك قال: ﴿ إِلَى نصب يوفضون ﴾ إلى علم ينطلقون (تفسير الضحاك، ١٩٧/٢) وتفسير الطيري، ١١١/٢٩).

فإن كان على الثاني فمعناه أنهم يُسرعون إلى إجابة الداعي في ذلك كسرعتهم إلى عبادة النُصُب معند خوفهم فوت عبادتها وعند احتماع عُبّادِها عندها، أو يبتدرون تُصُبهم حتى يَسْتَلِمُوها. ومنهم من ذكر أن النُصُب برفع النون والصاد هي الأغراض التي يسبقون إليها. ومن تأول هذا فهو يجعل النصب هاهنا جمع النَصْب. وقوله: يوفضون، أي يُسرِعون. وقال الحسن: أي يَرمُلون، وهما واحد لأن الإسراع في الرَّمَل موجود.

# ﴿ خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَوْهَقُهُمْ ذِلَّةً ذٰلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ [٤٤]

وقوله عز وجل: خاشعة أبصارهم، فيحتمل أن يكون هذا على بصر الوجوه، وصفة خشوعها ما قال في آية أخرى: لَا يَرْتَدُ إلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْئِدَتُهُمْ هَوَاءً، فيخشع خشوعا لا يملك صرف طرفه عن الداعي. ففيه أن الزلة قد أحاطت البهم حتى أثَرت في الأعين والوجوه (وفي كل عضو. وجائز أن يكون هذا على بصر القلوب، وهو أن قلوبهم يشتغل بإجابة الداعي عن أن تُبصر النفسها حيلة تتخلص من أهوال أذلك اليوم وشدائدها. وقوله عز وجل: توهقهم ذلة، أي تعلوهم، والذلة الحالة في النفس يبدو (ظهورها الأبصار.

ا ر: المنصب.

ر م: عندهما.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> ر ن م: لو يبتدرون.

ر: حتى يسلموها.

<sup>&#</sup>x27; ن: يسعون.

ن - يوفضون، صح ه.

<sup>ٔ</sup> ث: يأملون.

<sup>&#</sup>x27; ر م: على نصر.

٩ سورة إبراهيم، ٤٣/١٤.

١٠ ر م: أخاطت.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> ن: والوجود.

۱<sup>۱</sup> ر: عن يبصر؛ ن ث م: عن أن يبصر. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٤و.

١٣ جميع النسخ: يتخلص. والتصحيح من المرجع السابق.

١٤ ن: عن أهوال.

۱۰ ر ن ث: يبدوا.

١٦ جميع النسخ: ظهوره. والتصحيح من المرجع السابق.

وقوله عز وجل: **ذلك اليوم الذي كانوا يوعدون**، وحقه أن يقول: هذا اليوم الذي كانوا يوعدون، لأنه أضاف إلى اليوم الذي كانوا يوعدون به في الدنيا، ولكن معناه كانوا يوعدون بذلك اليوم في الدنيا، وذلك اليوم في الوقت الذي كانوا يوعدون غير موجود فيعبر به عما يعبر به الغائب. أوالله أعلم بالصواب.

ر ث م - به.

<sup>·</sup> جميع النسخ: لذلك. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٤و.

ن: كان.

ر م: يعبر الغالب؛ ث: يعبر الغائب.



#### سورة نوح عليه السلام'

بسم الله الرحمن الرحيم.

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [١]

قوله عز و حل: ٢ إنا أرسلنا نوحا إلى قومه أن أنذر قومك من قبل أن يأتيهم عذاب أليم.

في ذكر نبأ نوح عليه السلام دلالة رسالته وآية نبوته لما ذكر نا أن هذا لم يكن من علمه ولا علم قومه، و لم يختلف النبي صلى الله عليه وسلم إلى مَن عنده علم به فيتعلمه أمنه، فعُلم أنه بالله تعالى عَلمه لا بأحد من خلقه فيكون فيه إلزام الحجة عليهم. وفيه إعلام لرسول الله عليه السلام ما لقي نوح عليه السلام من قومه ليصبّره بذلك على أذى قومه إذ السورة مكية. ثم أمره بالإنذار و لم يذكر معه البِشارة فكذلك قال نوح عليه السلام: إنّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ، و لم يقل: "بشير" وقد كان هو م بشيرا ونذيرا. فحائز أن يكون اقتصر على ذكر التّذارة لأن في ذكرها ذكر البشارة.

<sup>&#</sup>x27; ر – سورة نوح عليه السلام؛ ن + وهي مكية؛ ث + وهي ثمانون وعشرون آيات؛ م + مكية.

ن – قوله عز وجل.

<sup>ً</sup> ر ث م: إنما ذكرنا؛ ن: كما ذكرنا. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٤ظ.

<sup>·</sup> جميع النسخ: فتعلمه. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> جميع النسخ: رسول. والتصحيح من المرجع السابق.

ر م: وبدلك.

الآية التالية.

رم – هو.

وذلك أنهم استوجبوا العذاب إذا داموا على ما هم فيه من الضلالة وعبادة غير الله تعالى، فهم إذا انتهوا عن ذلك استوجبوا العفو، واستيجاب العفو وقوع البشارة. فإذا كان ذكر أحد الوجهين يقتضي ذكر الآخر أكتفي بذكر أحدهما عن ذكر الآخر. وجائز أن يكون يحصّ النذارة بالذكر لأن الحال كانت حال الإنذار، لأنهم كانوا معرضين عن طاعة الله تعالى ومقبلين على عبادة غيره. فكانوا مستوجبين للنذارة و لم يكونوا من أهل البشارة؛ وإنما يصيرون من أهلها إذا انتهوا عما هم عليه؛ فيكون قوله: أَنْفِر قومك، إن داموا على ما هم عليه. وفي هذا دلالة على أن المرء إذا أخذ غير طريق الهدى في السبيل فيه أن يُفسدَ عليه مذهبه. ثم إذا طهر فساده عنده أمر له باتباع سبيل الهدى وبُين له الحجج والدلائل لِيَنْجَع فيه ذلك. ليس أن يُحتج عليه التي الهي عجج مذهب أهل اللق قبل أن يبين له قبح ما هو فيه، فإن ذلك لا ينجع فيه ولا يدعوه إلى قبول الحق والتزامه؛ بل يبين له قبح ما هو فيه وفساد ما اعتقده، فإذا بان له ذلك يحتاج إلى أن يسأله عن سبيل الهدى فيه ليعرفه بالتعليم.

ثم الأصل أن الدنيا هي سبيل الآخرة. والضلال سبيل يفضي بمن سلكه إلى العذاب الدائم، والهدى سبيل يفضي بمن سلكه إلى العذاب الدائم، والهدى سبيل يفضي إليه عاقبة من يمارم الضلال، والبشارة هي تبيين ما ينتهي إليه عاقبة من يلزم الهدى. وإن شئت قلت: إن التِّذارة هي أن تبين المشارة هي أن تبين عشر ما يَحُلّ به في العاقبة، والبشارة هي أن تبينه أن يما يصير إليه في العاقبة من اليسر.

ر ن م: + إذا.

ث: إد داموا.

<sup>ً</sup> ر ث م: بهم.

ر م: عن عبادة.

ر م: على أن المراد.

ر م - الهدى.

۷ رم - علیه.

ر – ليس.

ن ث + ذلك.

۱ ر م – التي.

المجيع النسع - أهل. والزيادة من *الشرح، ورقة* ٢٧٤ظ.

۱۲ ر ن م - له.

١٣ جميع النسخ: أن يبين. والتصحيح من المرجع السابق.

١٤ ث: أن ينبه.

ثم في قوله عز وجل: أَنْ أَنْدِر قومك من قبل أن يأتيهم عذاب أليم، / دلالة أن حجة الإيمان تلزم الخلق قبل أن يأتيهم النذير، لأنها لو كانت لا تلزمهم لكانوا في أمن من نزول العذاب بهم قبل أن يأتيهم النذير فلا يُحَوِّفون بنزول العذاب بهم قبل أن يُتُذَروا. فلما محوّفوا بنزول العذاب بهم وأن لله تعالى محوّفوا بنزول العذاب بهم قبل أن يأتيهم النذير دل أن الحجة لازمة عليهم وأن لله تعالى أن يعذبهم لتركهم التوحيد وإن لم يرسل إليهم الرسل؛ فيكون تأويله قوله عز وجل: وَمَا كُنًا مُعَذِّبِينَ حَتَى نَبْعَتَ رَسُولًا، معلى عذاب الاستئصال في الدنيا ليس على عذاب الآحرة. والله أعلم.

## ﴿قَالَ يَاقَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [٢]

وقوله عز وحل: قال يا قوم إني لكم نذير مبين، أي مُبيّن لل يقع ' به الإنذار والتخويف، فتكون ' الإبانة منصرفة إلى النذارة. ' ويحتمل أن يكون هذا الوصف راجعا إلى نفسه خاصة، كأنه قال: نذير لكم مبين، أي إني لم أقمُ في دعائي إياكم إلى عبادة الله تعالى وإنذاركم من عند نفسي ولكن بما اختصَّني ' الله تعالى وولَّاني ذلك.

ثم الأصل أن في الإنذار نهيا وفي النهي اللهي المرا لكن الإنذار يقتضي نهيا وكيدا، والنهي الوكيد، الوكيد، الوكيد،

م: أن الحجة.

م - الإعان.

<sup>&#</sup>x27; ر ٿ م: يلزم.

ر ث م - لأنها لو كانت لا يلزمهم لكانوا في أمن من نزول العذاب بهم قبل أن يأتيهم النذير.

<sup>ً</sup> م: فلا يخافون.

<sup>ً</sup> ر م – قبل أن ينذروا فلما خوفوا بنزول العذاب بهم.

<sup>&#</sup>x27; ر ن م: وأن الله.

<sup>^</sup> سورة الإسراء، ١٥/١٧.

رم: يبين.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: بما يقع. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٤ظ.

۱٬ ر م: فیکون.

۱۲ ن: منصرفه إلى النذاره.

۱۲ م: اقتضني.

۱۱ ن: ومن النهي.

۱۰ ن – فهي.

لأنه يستوجب البشارة بكل حير 'يفعله وإن كان للمرء ترك ذلك الحير بحير آخر يأتي به ' فلا يفهم بنفس البشارة " الأمر الوكيد، ويفهم بتصريح النذارة تأكيد الوجهين اللذين ذكرنا هما. وإذا كان كذلك فمطلق البشارة ألا يدل على تحقيق النذارة. وأما النذارة "فهي تدل على البشارة، لأن النذارة على ما هو فيه من الفعل ' يَلزم النهي، وإذا انتهى عنه فقد حصل العفو وفي حصول العقو ارتفاع ما محوّف وذهابه. ^

### ﴿ أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ [٣]

وقوله عز حل: أن اعبد الله واتقوه، فكأنه قال: أنذرهم على عبادة غير الله ومُرهم بعبادة من يستحق العبادة وهو الله تعالى، إذ الأمر بالإنذار يقتضي النهي عما هم عليه ويدعو إلى خلافه ويبين لهم الخلاف الذي دُعوا إليه، لقوله عز وجل: اعبدوا الله واتقوه، وقيل: اعبدوا الله أي وجّدوه. وقال قتادة: كل عبادة جرى بها الأمر في القرآن على الإرسال فهي منصرفة إلى التوحيد. أن فكأن الذي حملهم على هذا التأويل هو أن الآيات التي فيها أمر بالعبادة نزلت في أهل الكفر، لأنه خاطب بقوله عز وجل: يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ، الله والكافر أول ما يؤمر بالتوحيد، ليس يخاطب بعبادة أخرى سواه، لأنه ما لم يأت بالتوحيد لم يقبل منه شيء من العبادات، فجعلوا تأويل العبادة التوحيد لهذا، لا أن يكون بالتوحيد لم يقبل منه شيء من العبادات، فجعلوا تأويل العبادة التوحيد لهذا، لا أن يكون العبادة عبارة عن التوحيد خاصة. بل العبادة يراد بها التوحيد مرة إذا ذكرت العقب الكفر،

ث م: خبر.

<sup>.</sup> ن: نهيه.

<sup>ٔ</sup> ن + إذا كان.

<sup>·</sup> ن - تأكيد الوجهين اللذين ذكرنا هما وإذا كان كذلك فمطلق البشارة.

<sup>°</sup> رم – وأما النذارة.

ر م: يدل.

<sup>َ</sup> جميع النسخ: في الفعل. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٤ظ.

ر م: خوف ذهابه.

٩ جميع النسخ: وبين. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٥و.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> قارن بما ورد في بحر العلوم للسمرقندي، ١٠١/١.

١١ سورة البقرة، ٢١/٢.

۱۱ ن - إذا ذكرت.

وإذا ذكرت في أهل الإيمان فالعبادة منهم أن يَفُوا بمعاملة ما اعتقدوه بالقول وأن يُنجزوا ما وعدوا من أنفسهم. وهذا كما ذكرنا في إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة أنهما إذا ذكرتا في أهل الكفر انصرف المراد من ذلك إلى الاعتقاد لا إلى الفعل، لأنهم ليسوا من أهل الفعل، وإذا ذكرتا في أهل الإسلام أريد بالإقامة والإيتاء إيجاد الفعل. فكذلك الحكم في العبادة بقوله: اعبدوا الله، أي وحدوه واتقوه، أي اتقوا الإشراك في عبادته وأطبعون، فيما أمركم به من توحيد الله تعالى وأن لا تشركوا به شيئا.

وجائز أن يكون قوله: واتقوه، أي اتقوا المهالك كلها واتقوا النار، كما قال الله تعالى: وَاتَّقُوا النّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ، وقال تعالى: قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا. فالتقوى الإذ كر على الانفراد مرسلا اقتضى الانتهاء عما فيه الهلاك واقتضى الأمر بالعبادة والطاعة، وإذا جُمع بين العبادة والتقوى كانت العبادة انصرفت إلى إتيان الأفعال (والتقوى إلى اتقاء المهالك. وهو كما قلنا في البر والتقوى: إن كل واحد منهما إذا ذكر مفردا اقتضى ما يقتضيه الآخر، وإذا جمعا في الذكر صُرف أحدهما إلى جهة (والآخر إلى جهة أخرى. وكذلك الإسلام والإيمان إذا أفرد بذكر أحدهما يكون معنى كل واحد منهما هو معنى الآخر، وإذا جمعا في الذكر صرف كل واحد منهما هو معنى الآخر، وإذا جمعا في الذكر صرف كل واحد منهما هو معنى الآخر، وإذا جمعا في الذكر القوا الله في حقه أن تضيّعوه، فهو يجمع ما يؤتى (وما يُتقى.

<sup>ً</sup> انظر لذكر العبادة في أهل الإيمان: سورة الأنبياء، ٩٦/٢١؛ وسورة الحج، ٧٢/٢٢؛ وسورة العنكبوت، ٩٦/٢٩.

أ ث م: إذا ذكرنا.

<sup>ُ</sup> ن ٺ م: وإذا ذكرنا.

أحميع النسخ: وأطيعوني.

<sup>°</sup> ر ن م: وأن لا يشركوا.

ر ث م – أي اتقوا.

سورة آل عمران، ۱۳۱/۳.

<sup>^</sup> جميع النسخ: وقوله. والتصحيح من الشرح، ورقة ٧٧٥و.

<sup>°</sup> سورة التحريم، ٦/٦٦.

<sup>``</sup> ر م: واتقوا؛ ث: والتقوى.

ر: ومرسلا.

۱۲ ر ت م + انصرف.

۱۲ ث: إلى جهته.

۱۱ ر ن م: ما يؤدى.

ثم الأصل أن الطاعة قد تكون لمن سوى الله والعبادة لا تكون إلا لله تعالى. فلذلك قال عند الأمر بالعبادة: اعبدوا الله، فأضافها إلى الله تعالى وأضاف الطاعة إلى نفسه بقوله: وأطيعون. ففيه دلالة أن ليس في الطاعة لآخر إشراك بالله تعالى، لم الله تعالى جعل الإشراك في الطاعة بقوله: مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله مَن يَعدِل بالله تعالى في العبادة بقوله تعالى: وَهُمْ بِرَبِهِمْ يَغدِلُونَ. فالعبادة كأنها تقتضي الخضوع والتضرع على الرجاء والخوف، والله تعالى هو الذي يرجي منه ويخاف من نقمته. فأما الطاعة فهي تقتضي فعلا على الأمر لا غير، وعلى ذلك لَمّا صرفت الكفرة الرجاء والخوف إلى الأصنام بقولهم: مَا نَعْبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا عِلى اللهِ اللهِ اللهِ رُلْفَى، وقولهم: هُولًا عِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللهِ، شموا عُبّاد الأصنام. فكل من يفعل الفعل على الخوف والرجاء فذلك من منه عبادة له.

## ﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِرْكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمِّى إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لَا يُؤَخِرُ لَوْ كُنْتُمْ تَغْلَمُونَ ﴾ [٤]

وقوله عز وجل: يغفر لكم من ذنوبكم، إن صرفت قوله: إنَّقُوهُ، ألى اتقاء الشرك / يرجع قوله: يغفر لكم من ذنوبكم، إلى ما سلف من الذنوب في حالة الشرك، كقوله عز وجل: إنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ، وإن صرفته إلى سائر وجوه المهالك رجع إلى السالف وإلى الآنف ' جميعا، وهو كقوله تعالى: إنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِقَاتِ؛ الفيكون قوله: من، صلة على ما ذكره أهل التفسير ومعناه يغفر لكم ذنوبكم. وجائز أن يكون قوله: من، على التحقيق ليس على حق الصلة، لأنه قد يكون من الذنوب ذنوب يؤاخذ بها بعد الإسلام،

جميع النسخ + في الطاعة.

سورة النساء، ٤٠/٤.

<sup>&</sup>quot; سورة الأنعام، ٦/١٥٠؛ وانظر أيضا نفس السورة، الآية ١.

<sup>·</sup> ث: فأما بطاعة وقوله فهي يقتضي؛ ن: فأما بطاعة فهي تقتضي.

أ سُورة الزمر، ٣/٣٩.

آ سورة يونس، ۱۸/۱۰.

<sup>&</sup>lt;sup>٧</sup> ت: فلذلك.

<sup>^</sup> من الآية السابقة.

٩ سورة الأنفال، ٣٨/٨.

<sup>&#</sup>x27; ر م: وإلى الآلف.

۱ سورة هود، ۱۱٤/۱۱.

وهي التي تكون ابينه وبين الخلق من القصاص وغيره، فالمأثم بالقتل وإن زال عنه بالتوبة فإن القصاص لا يرتفع عنه. وقوله عز وجل: ويُؤخّركم إلى أجل مسمى، فحائز أن يكون أولئك التوم كانوا يخافون على أنفسهم الإهلاك من قومهم بإيمانهم وإجابتهم لنوح عليه السلام فيخرج قوله: ويؤخركم إلى أجل مسمى، مخرج الأمان لهم أنهم بإيمانهم يَبْقُون إلى الأحل الذي ضُرب لهم لو لم يؤمنوا، إذ يكون معناه أنكم إن أسلمتم بقيتم إلى انقضاء أحلكم المسمى سالمين آمنين لا يتهيأ لعدوكم أن يمكروا بكم.

وقوله عز وحل: إن أجل الله إذا جاء لا يؤخر لو كنتم تعلمون، وقال في موضع آخر: فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ، ' وحائز أن يكون قوله: لَا يَسْتَأْخِرُونَ، أو حائز أن يكون قوله: لَا يَسْتَأْخِرُونَ، أي لا يتأخرون ' عن آجالهم أو لا يؤخّرون بما يطلبون من التأخير، فيكون في هذا إياس لهم أنهم لا يؤخرون إذا طلبوا التأخير. ' قال الله تعالى: وَأَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْخَلُ مَعْ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَدَق وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ، " الله على الله على الله الله عنه البدل ' قبل ذلك من فأخبر جل حلاله أن الموت إذا أتاه طلب التأخير ليبدِّل ما طلب منه البدل ' قبل ذلك من التصدق والإيمان به، فقطع " عنهم طمعَهم" بقوله: وَلَنْ يُؤَخِرَ اللهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا، "

ا رم: يكون؛ ث - تكون.

ر - أولئك.

ن: إلا المهالك.

ن: فحرج.

ر ث م: يتقون.

ث: أن يكون.

ا رث م: يقسم إلى انقضاء آجالكم.

<sup>^</sup> ث+ لكم.

<sup>ٔ</sup> ر ن: كعدوكم.

١٠ سورة النحل، ٦١/١٦.

۱۱ م – أي لا يتأخرون.

۱۲ ث: التأخر.

۱۳ سورة المنافقون، ۱۰/٦٣.

<sup>15</sup> ث: ليبذل ما طلب منه البذل.

۱° ن: فتطمع.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> ن ث م: طمعم.

۱۷ سورة المنافقون، ۱۱/٦٣.

وبقوله: لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ، ' وبقوله: إن أجل الله إذا جاء لا يؤخر. وهذه الآية تنقض على المعتزلة قولهم، ' لأنهم يقولون بأن رجلا لو جاء وقتل آخر فإنما قتله قبل انقضاء أجله. والله تعالى يقول: ' لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ. ' والأصل أن الله تعالى إذا علم أنه يُقتل وجل فإنما يحعل انقضاء أجله بالقتل ليس بغيره، لأنه لا يجوز أن يجعل انقضاء أجله بموته حتف أنفه م ينقض أجله أبغير ذلك، لأنه لو جاز هذا لأدى ذلك إلى الجهل بالعواقب، والجهل بالعواقب يُسقط الربوبية ويثبت ' الجهل. ''

وقوله عز وجل: لو كنتم تعلمون، أي لو كنتم تعلمون ما يَحُل بكم من الندامة عند انقضاء أحلكم " لكنتم تبذلون" للحال ما أريد " منكم لئلا يحل بكم العذاب. أو أن يكون معنى قوله: إن أجل الله إذا جاء، أي أحل العذاب إذا حل وقع لا محالة، فلو علموا بوقوعه لا محالة لارتدعوا عنه.

### ﴿قَالَ رَبِ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَارًا ﴾ [٥]

وقوله عز وجل: قال رب إني دعوت قومي ليلا ونهارا، يحتمل أن يكون هذا من نوح عليه السلام بعد أن أخبر أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ آمَنَ، `` فيكون القول منه قول مُغذِر أنه لم يقصِر في دعوة قومه إلى الإسلام وأنه قد دعاهم إلى الإسلام في كل وقت وحال

سورة النحل، ٦١/١٦.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: قوله. والتصحيح م*ن الشرح،* ورقة ٢٧٥ظ.

<sup>ً</sup> ر م + ليس بغيره.

<sup>ً</sup> م: بقوله.

<sup>°</sup> سورة النحل، ٦١/١٦.

ر م: يقبل.

حميع النسخ - رجل. والزيادة من المرجع السابق.

أر ن م: نفسه؛ ث: أنفسه. والترجيح مستفاد من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ر ث م: أصله.

<sup>·</sup> الجميع النسخ: فثبت. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>٬٬</sup> ر ث م – بالعواقب والجهل بالعواقب يسقط الربوبية ويثبت الجهل.

<sup>ً</sup> ر ث م: آجالكم.

۱۲ رم: تبدلون؛ ن: يبدلون.

<sup>11</sup> رم: ما ارتد.

١٠ ﴿ وأوحي إلى نوح أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن فلا تبتقس بما كانوا يفعلون ﴾ (سورة هود، ٣٦/١١).

وأنه اقد أبلى عذره في ذلك وإنما جاء التفريط والتعدي من جهة قومه. ويحتمل أن يكون هذا منه على الإشفاق والرحمة والتعرض لاستنزال اللّين والرحمة لعل الله تعالى بلطفه يُليّن قلوبهم فينقادوا للحق ويرغبوا في الإحابة ليتخلصوا من العذاب ويستوجبوا المغفرة من ربهم. فهو يُخرَّج على أحد هذين الوجهين: إن كان قبل الإخبار فهو على التعرض منه لاستنزاله اللين والرحمة، وإن كان بعده فهو على إبلاء العذر لا على الدعاء والرجاء بأن يلين قلوبهم بلطفه فينقادوا للحق، إذ لا يجوز أن يخبر الله تعالى أنهم لا يؤمنون وهو يطمع منهم أن يؤمنوا. ثم قوله: إني دعوت قومي ليلا ونهارا، أي دعوت في كل وقت وكل ساعة من الليل والنهار أمكنني فيه الدعاء.

## ﴿ فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلَّا فِرَارًا ﴾ [٦]

وقوله عز وجل: فلم يزدهم دعائي إلا فرارا، وأصل هذا أن عداوتهم كانت قد اشتدت لنوح عليه السلام وكانوا قد استثقلوه وابغضوا كلامه فحدث لهم ببغضهم كلامه واستثقالهم إياه معنى حَمَلَهم على الفرار، فنسب ذلك إلى الدعاء، لأن حدوث ذلك المعنى كان عند وجود الدعاء، فنسب إلى الدعاء على معنى المحاورة والقرب لا أن يكون الدعاء في الحقيقة سببا لزيادة الفرار، وهو كقوله تعالى: وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَرَادَتْهُمْ رِجْسًا إلى رِجْسِهِمْ، والقرآن لم يُحعل سببا لزيادة الرجس ولكنهم لما أحدثوا بغضا عند ما تُلي عليهم القرآن فحدث لهم بذلك معنى حملهم على ذلك الوجه فأضيفت تلك الزيادة إلى القرآن، إذ عند ذلك حدث ذلك السبب الزائد في الرجس، فنسب إليه على معنى المجاورة. "

<sup>ً</sup> راث م: وآفة.

<sup>ُ</sup> أبليتُ فلانا عذرا، أي بينت وحه العذر لأزيل عني اللوم. وأبلاه عذرا: أدّاه إليه فقبله (*لسان العرب*، «بلا»).

ر: لعلي.

ر م: ويستوجب.

<sup>°</sup> ر ث م: استبدت.

ن: يغضهم.

كان قتادة في قوله: ﴿ فلم يزدهم دعائي إلا فرارًا ﴾ قال: بلغني أنه كان يذهب الرجل بابنه إلى نوح، فيقول لابنه: احذر هذا لا يغزنك فإن أبي قد ذهب بي، وأنا مثلك فحذري كما حذرتك (الدر المنثور للسيوطي، ٢٧٩/٨).

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: المحاوزة. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٥ظ.

سورة التوبة، ٩/٥٧٠.

۱٬ ر ث م: الجحاوزة.

وقال الله تعالى: قَاتَّكَذْتُمُوهُمْ سِخْرِيًّا حَتَى أَنْسَوْكُمْ ذِكْرِي، ' وهم لم يكونوا مُنْسين ' بل كانوا مذكّرين " يذكّرونهم مرة بعد مرة، لكن بغضهم إياهم أ واتخاذُهم " سخريا أوقع للمم النسيان، فنسب إليهم الإنساء. ' فعلى ذلك لما أبغضوا واستثقلوا كلامه ودعاءه أحدث لهم ذلك البغض زيادة يفار و وححود. أثم نُسب ' النفار إلى الدعاء للوحه ' الذي / ذكرنا لا أن يكون الدعاء في الحقيقة منفّرا. "

﴿وَإِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا﴾[٧]

وقوله عز وحل: وإني كلما دعوتهم لتغفر لهم جعلوا أصابعهم في آذانهم واستغشوا ثيابهم، وقال في موضع آخر: أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَأُ اللّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ -إلى قوله- فَرَدُّوا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَاهِهِمْ. ' فيحوز أن يكون هذه الآية فيما كانوا ' يَدْعُون رؤساءهم وأشرافهم والأَجِلَة منهم، فإذا دعاهم ردوا ' أيديهم في أفواه الأنبياء عليهم السلام وضربوهم على ما ذكر في الأخبار. وأما الأتباع منهم والمقلّدون لهم كانوا يجعلون أصابعهم في آذانهم

<sup>ً</sup> سورة المؤمنون، ۲۳/۲۳.

رو روار. ا راث م: منسيين.

ا رّ م: مذكورين.

<sup>&#</sup>x27; ث: اتاهم.

<sup>°</sup> م: واتخذهم.

ر: أو وقع.

<sup>·</sup> جميع النسخ: الإنشاء. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٥ظ.

ر: نفاد.

<sup>ً</sup> ر: وجحور،

المجميع النسخ: ثم سبب. والتصحيح من المرجع السابق.

١١ جميع النسخ: الوجه. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ ر: إلا.

۱۳ ر ن م: منفر.

الشرفة الم يأتكم نبأ الذين من قبلكم قوم نوح وعاد وثموذ والذين من بعدهم لا يعلمهم إلا الله جاءتهم رسلهم بالبينات فردوا أيديهم في أفواههم وقالوا إنا كفرنا بما أرسِلتُم به وإنا لَفِي شك مما تدعوننا إليه مُريب، (سورة إبراهيم، ٩/١٤).

۱° ر ث م – کانوا.

۱۱ ن: يردوا.

ويُغَطُّون وجوههم ورُءُوسهم كي لا يسمعوا كلامه فيقع شيء منه في قلوبهم لِما حذَّرهم رؤساؤهم عن ذلك. أو يكون هذا في طائفة منهم وهذا في طائفة إذا كان أيس من قوم وأقبل على آخرين فاختلفت معاملتهم معه على ما كان من أمر نبينا محمد صلى الله. ثم هذا يحتمل وجهين. أحدهما على التحقيق على ما ذكرنا ليؤيسوه من الإجابة. والثاني جائز أن يكون على التمثيل؛ فضرب مَثَلَهم في تركهم الإجابة مثل من جعل أَصْبَعَيه في أذنيه واستغشى ثيابه لئلا يسمع ولا يجيب. وهو كقوله عز وجل: فَتَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِم، ولم يوجد سهم نَبَذُ ولكنهم أعرضوا عنه إعراض من يَشِذه وراء ظهره، وكذلك في قوله عز وجل: فَرَدُّوا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَاهِهم، على التمثيل، وهو أنهم تركوا الإجابة إلى ما دُعوا إليه كترك الإجابة من الذي يؤد يذه في فِيهِ لئلا يتكلمه والنه أعلم.

وقوله عز وحل: وَأَصَرُوا، أي داموا على ما هم عليه وثبتوا على كفرهم. وقال قتادة: وأصروا، أي صاحوا في وجوه الأنبياء عليهم السلام ردا عليهم، أو مغالبة في الدعاء، كقوله: وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ. ' وقوله عز وجل: واستكبروا استكبارا، أي استكبروا عن طاعة الله تعالى وامتنعوا عن الإجابة لرسوله عليه السلام.

﴿ ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا ﴾ [٨] ﴿ ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا ﴾ [٩]

وقوله عز وجل: ثم إني دعوتهم جهارا، ثم إني أعلنت لهم وأسررت لهم إسرارا، ففي هذا إخبار أنه دعاهم إلى عبادة الله في كل وقت تهيّأ له من ليل أو نهار ولم يقصر فيها

جميع النسخ: منها. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٦و.

۲ رم – علی.

جميع النسخ: ليؤيسوهم. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: من أصبعه. والتصحيح من المرجع السابق.

أ ت: لئلا يجيب ولا يسمع.

<sup>ً ﴿</sup> وَإِذْ أَحَدُ اللهِ مِيثَاقَ الذِينَ أُوتُوا الكتابِ لَتُبَيِّئُنَّهُ للنَّاسِ ولا تكتمونه فنبذوه وراء ظهورهم واشتروا به ثمنا قليلا فبئس ما يشترون﴾ (سورة آل عمران، ١٨٧/٣).

ر ن م: نبذه.

<sup>^</sup> ر ث م: ترك.

<sup>°</sup> ث: لئلا يكلمه.

<sup>ً &#</sup>x27; هُوقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون﴾ (سورة فصلت، ٢٦/٤١). قال قتادة قدمًا قدمًا في معاصي الله للتهاتهم عن مخافة الله حتى جاءهم أمر الله (*النكت والعيول* للماوردي، ٢٠٠/٦).

ودعاهم في كل وقت رجاء الإجابة منهم. ويحتمل إني دعوتهم جهارا، أي إذا بَعُدوا مني وازدحموا وكَثُروا فلم المعام حهارا ليعمهم الدعوة. وقوله عز وجل: وأسررت لهم إسرارا، إذا قربوا منه وقلُوا، فلما أدخلوا أصابعهم في آذانهم واستغشّوا ثيابهم أعلن في الدعاء. ثم حائز أن يكون الجهر والإسرار منصرفا إلى الدعوة ويكون الإعلان إعلانا بالحجج وإظهارا للبينات، وإلى هذا يذهب أبو بكر الأصم.

## ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا﴾[١٠]

وقوله عز وجل: فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارا، فالاستغفار طلب المغفرة بما ذكر من قوله عز وجل: أغبُلُوا الله وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ، فيكون هذا منه أمرا لهم بإتيان الإيمان الذي هو سبب المغفرة لا أمرا بسؤال المغفرة نفسها من الله تعالى؛ إذ استغفار كل قوم يرجع إلى أحوالهم، فإن كانوا كانوا كفَورة فهو إيمان بالله تعالى، وإن كانوا أصحاب ذنوب فالتوبة إلى الله تعالى، وإن كانوا مخلصين فمما سلف من ذنوبهم مما لا يعلمونها فيحو ذلك.

﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ﴾ [١١] ﴿ وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾ [١٢]

وقوله عز وجل: يرسل السماء عليكم مدرارا ويمددكم بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارا، فيحتمل إنما قال هذا لأنهم كانوا في شدة عَيشٍ وضيقِ حال فوعد أنهم أن انتهوا عن الكفر وأجابوا إلى ما يدعوهم إليه غفر الله لهم ' ذنوبهم، وأرسل ' السماء عليهم

ا رم: وأكثروا.

۲ م + ,عا.

<sup>&</sup>quot; الآية ٣ من هذه السورة.

<sup>ٔ</sup> رم: باتیاء.

<sup>ً</sup> ر ث م: لا أمر.

<sup>ً</sup> ر ن ث: نفسه؛ م - نفسها.

<sup>ِ</sup> جميع النسخ: إذا كانوا. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٦و.

أ ر م: يعملوهما؛ ن: يعملوها؛ ث: يعلمونها. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; رم: توعد.

<sup>٬٬</sup> ن – لهم.

۱' ن: وليرسل.

مِدْرارا فيتوسعوا به، على ما قال بعض أهل التأويل: إن الله تعالى قد حبس عنهم المطر وعقُمت أرحام نسائهم وهلكت مواشيهم و جناتهم لتمام أربعين سنة. أثم أُهلكوا بعد ذلك وكانوا كلهم كفارا ليس فيهم صغير فلذلك كان نوح عليه السلام يَعِدُهم على المكن عنه العلم.

ويحتمل أن يكونوا عافوا انقطاع النعمة عنهم بالإجابة وزوال السعة عنهم، ومن الناس من يترك الإيمان حشية هذا، فأخبر عز وجل أن الذي هم فيه من رغد العيش لا ينقطع عنهم بالإسلام بل يرسل عليهم المطر من السماء مدرارا متتابعا ويمددهم بأموال وبنين مع ما يجعل لهم من الجنات والأنهار؛ لكن ذووا الألباب والعقلاء ينظر إلى حسن العاقبة وما إليه مرده ادون الحال، فذلك الذي يُرغِبه فيه. ولذلك احتلفت دعوة النبي عليه السلام لأمنه، فمنهم من بشره المكثرة أمواله وبنيه، وقل أَوْنَيَتُكُم بِحَيْرٍ مِن ذَلِكُم لِلّذِينَ اتّقَوْا عِنْدَ رَبِهِم، الآية. ونظير الأول يَحْمَعُونَ، وحل: وَلَوْ أَنَ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السّمَاء وَالْأَرْضِ. المحتود الأصل أن الرسل عليهم السلام بعثوا مبشرين ومنذرين المعين زاحرين محتجِين مُدْحضين.

رث م+به.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> ر: قد جلس.

<sup>&</sup>quot; تفسير مقاتل بن سليمان، ٤٠٢/٣.

أن: بعدهم.

ان: أن يكون.

<sup>ً</sup> رم + بالإسلام.

ث: من ترك.

<sup>^</sup> رم: من الجنان.

<sup>°</sup> ر ث: ذوی؛ ن م: ذو. والتصحیح م*ن الشرح، ورقة* ۲۷٦و.

اً ر ن م: مودة.

۱۱ ر ت م: يسره.

۱۲ ث: وبنيته.

١٣ الزيادة من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27;' ﴿قُلَ بَفْضَلَ اللهُ وَبَرَحْمَتُهُ فَبَذَلَكَ فَلَيْفُرْحُوا هُو خَيْرَ مُمَا يَجْمَعُونَ﴾ (سورة يونس، ١٠٠).

<sup>°` ﴿</sup> قَلَ أَوْنَبُكُم بِخِيرٍ مِن ذَلِكُم لِلذِينِ اتقوا عند ربهم جنات تجري مِن تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج مطهرة ورضوان مِن الله ﴾ (سورة آل عمران، ٣٠/٥).

١٦ سورة الأعراف، ٩٦/٧.

۱۷ ن ث: منذرین.

فما تلوا عليهم من أنباء الأولين دخل فيهم جميع الأوجه الثلاثة؛ إذا التّذارة والبِشارة مرة [٨٤٨] تقع بالابتداء ومرة بذكر ما ينزل بالمتقدمين المصدقين منهم والمكذبين أن كيف كان عواقب اهؤلاء وهؤلاء. وكذلك الدعاء والرحمة يكون مرة بابتداء الدعاء والزجر، و [مرة] بذكر الأمم السالفة، وأن الرسل كيف كانوا يدعونهم ثانيا. والله أعلم.

## ﴿ مَا لَكُمْ لَا تَوْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴾ [١٣] ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوَارًا ﴾ [١٤]

وقوله عز وجل: ما لكم لا ترجون الله وقارا، قال أبو بكر الأصم: تأويله كيف لا ترجون لله ثوابا فتعبدوه أفيثيبكم بها وقد علمتم أن الخير كله في يده وأن الذي تعبدونه أمن دون الله لا يملك الكم نفعا ولا يدفع اعنكم ضرا، فجعل قوله: وقارا، مكان عبادة. والله أعلم. وقال غيره: أما لكم لا ترجون الله وقارا، أي أما لكم لا ترجون لأنفسكم عند الله منزلة وشرفا وقدرا. وقال بعضهم: أي ما لكم لا تخافون عظمة الله وقدرته عليكم فتنتهون أعما نهاكم الوحاء على الخوف لما قد ذكرنا أن الرجاء المطلق يقتضي الرجاء هيعا، وكذلك الخوف المطلق يقتضي الرجاء أمام.

<sup>·</sup> جميع النسخ: فما بلوا. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٦و.

ن: يقع.

۲ رم – بذکر،

أ رم: ويذكر؛ ن ث: وبذكر. والزيادة من المرجع السابق.

ر م: ويذكر.

آ ر ٺ م: وقال.

<sup>`</sup> ر ن م: لا يرجون.

<sup>&#</sup>x27; رم: فيعبلوه.

ا ران م: فينبئكم.

۱۰ ر ث م: تعبدون؛ ن يعبدونه. والتصحيح م*ن الشرح،* ورقة ۲۷٦ظ.

١١ جميع النسخ: ما لا يملكون. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ جميع النسخ: ولا يدفعون. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ث ً+ وقوله عز وجل.

۱۴ ر م – ما لكم لا ترجون لله وقارا أي.

١٥ ن: وقدرة الله.

۱۱ ر م: فينتهون.

۱۷ ث + عنه.

١٨ جميع النسخ: رجاء. والتصحيح من المرجع السابق.

والأشبه بالتأويل عندنا أن الرجاء لله 'تعالى على مثال الغضب لله والحب لله والبغض لله؛ أي ما لكم لا تسعون سعي من يرجو ما عند الله على الوقار والهيبة بعد أن شاهدتم من نعم الله تعالى وإحسانه إليكم من خلق السماوات والأرض وتسخير الشمس والقمر وما ذكر من مننه في الآيات التي تتلوها. وذلك أن المرء إذا سعى لآخر على غير رجاء أو لم يرج أحدا استخف به. فألزمهم وحاجتهم إلى ربهم ثم عاتبهم على ترك السعي لله ] فألزمهم من يرجوه على التوقير والهيبة كلى ما عليه في الشاهد أن الساعي للملوك والكبراء ملى الرجاء كيف يكون منهم توقيرهم إياهم وهيبتهم عنهم. والله أعلم.

وقوله عز وجل: وقد خلقكم أطوارا، فمن حمل قوله: لا ترجون لله وقارا، على حقيقة الرجاء فتأويله كيف لا ترجون أن يَغظُم قدركم عند الله عز وجل إذا أجبتم إلى ما دعاكم إليه. وفيما ذكر من خلقه إياهم أطوارا أن تذكير ألهم حسن صنيعه لهم فيما قلبهم من حال إلى حال من أول ما أنشأهم ألى حالهم التي هم فيها، وكيف لا يرجون أإحسانه في حادث الأوقات إذا أقبلوا على طاعته واشتغلوا بعبادته. وإن كان قوله عز وجل: لا ترجون لله وقارا، على الخوف ففي ما ذكر من قوله عز وجل: وقد خلقكم أطوارا، تذكير العظمة والسلطان والقدرة. وهو أنه دبرًكم في تلك الظلمات الثلاث، أو لم يخفّ عليه أحوالكم فيها

<sup>,</sup> ن م: الله.

رم: على مال؛ ن ث: على ما له. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٦ظ.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: يتلوها. والتصحيح من المرجع السابق.

أ جميع النسخ: أو لم يرجو أحدا استحقر. والتصحيح من المرجع السابق.

ر م: ما لزمهم.

الزيادة من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ن: والهينة.

<sup>^</sup> رم: والكبرياء.

<sup>ٔ</sup> رم: عليهم.

١٠ ر ن م: لا يرجون.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> ر: طوارا.

١٢ جميع النسخ: تذكر. والتصحيح من المرجع السابق.

ا ر: ما أنساهم.

۱۴ ر ث م: لا ترجون.

المشير المؤلف رحمه الله إلى قوله تعالى: ﴿يخلقكم في بطون أمهاتكم خلقا من بعد حلق في ظلمات ثلاث، الشررة الزمر، ٦/٣٩). انظر لتأويل «الظلمات الثلاث» تفسير الآية من تأويلات القرآن (٣٠٢/١٢).

بل قلّبَكم من حال إلى حال كيف شاء، فكيف يخفي عليه أفعالكم في حال بروزكم وظهوركم؟ فيكون في ذكر هذا تنبيه أن الله تعالى لا يخفي عليه شيء من أعمال الخلق، فيدعو ذلك إلى المراقبة ويُلزم التيقظ والتبضر في كل حال لئلا يُتعدى حدود الله ولا يضيّع حقوقُه، فيحُل به البوار والهلاك. فإذا حملت التأويل على الرجاء فهو يخرج على غير الوجه الذي حملته على الخوف، لأنك إذا حملته على الرجاء كان فيه تذكير عظيم نعمه عليهم من أول ما أنشأهم إلى الوقت الذي انتهوا إليه، فيحملهم ذلك على طلب ما يَشُوف قدرهم عند الله تعالى وتحمد عاقبتهم. وإن حملته على النحوف كان فيه تذكير القدرة والسلطان فيحملهم على المراقبة والاتقاء في حادث الأوقات. ومن حمل قوله عز وجل: وقارا، على العبادة فهو يخرج على غير الوجهين اللذين ذكرنا هما في النحوف والرجاء إذا صرف إليهما التأويل، كأنه يقول: لا الذي خلقكم أطوارا قد تعلمون أنه حكيم ومن هو حكيم لا يسفه وتزككم سدّى لا يأمركم ولا ينهاكم ولا يستأدى منكم شكر النعم سفه. فيكون في ذكر هذا ترغيب في العبادة من أول ما أنشأهم نطفة ثم علقة ثم مُضغة إلى أن خلقهم بشرا سويا. ألفو لم يكن المدبر والمنشئ واحدا الكان يعجز عن تقليبه من حال إلى حال، لأنه إذا أراد أن ينشئ من النطفة ألى علقة ومن العلقة مضغة كان للآخر أن يمنعه عن تدبيره فلا يتهياً له إنشاء علقة ولا مضغة.

ر: ما لا.

ا ن: ويلتزم.

<sup>°</sup> ث - کل.

<sup>&#</sup>x27; رم: حمل.

ر ث م – فهو يخرج على غير الوجه الذي حملته على الخوف لأنك إذا حملته على الرجاء.

المجيع النسخ: ويحمد.

٧ ن: يقوله.

م - ومن هو حکيم.

نم: لا بسفه.

<sup>&#</sup>x27; ﴿ وَلَقَدَ حَلَقَنَا الْإِنسَانَ مِن سُلالَة مِن طِينَ ثُم جعلناه نطقة في قرار مكين ثُم حَلقنا النطقة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة عِظاماً فكسونا العظام لحما ثم أنشأناه خلقا آخر فتبارك الله أحسن الخالقين، ﴿ (سورة المؤمنون، ٣٠/٢٣ - ١٤).

۱۱ ر: واحد.

<sup>1&</sup>lt;sup>7</sup> جميع النسخ: من النطف. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٦ظ.

فارتفاع المانع دليل على أن لا مدبر سواه ولا خالق غيره. فإذا ثبت انفراده بما ذكرنا ثبت أنه هو المستجق للعبادة من الخلائق. وقال بعضهم معنى قوله: وقد خلقكم أطوارا، أي مختلف الأخلاق والصور والألوان والألفاظ والأصوات والنغم حتى لا تَرَى أحدا يشبه أحميع خلقته، وهذا من عظيم ما يستدل به على قدرته وحكمته. والله الموقق.

# ﴿ أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا﴾ [١٥]

وقوله عز وجل: ألم تروا كيف خلق الله سبع سماوات طباقا، قد ذكرنا أن قوله: ألم تروا، يقتضي تذكير أمر عرفوه فأغفلوا عنه، وقد يقتضي تذكير أعجوبة لم يَسبِق من الخلائق العلم بها يقول: قد رأوا أنه حلق سبع سماوات طباقا بغير علائق فوقها ولا أغمِدَةٍ متحتها، ومن قدر على حلق مثله لقادر على حلق كل ما يريد. فيكون فيه إيجاب القول البعث، إذ إعادتهم ليس بأعسر امن حلق السماوات في تقدير عقولكم، ومن قدر على خلقهن لقادر على البعث. والله الموقق.

### ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ [١٦]

وقوله عز وجل: وجعل القمر فيهن نورا، منهم من يذكر أنه جعله نورا في السماء الدنيا وأضافه إلى جملة السماوات. وقد يحوز أيضا أن يضاف الشيء إلى العدد وإن لم'' يوجد ذلك إلا في البعض، يقال: في سبع قبائلَ مسجد واحد، والمسجد إذا كان واحدا فهو لا يكون في سبع قبائل وإنما يكون في قبيلة / واحدة. ويقال فلان توارى'' في دُور قوم، [١٩٥٩

ن – والأصوات.

ر ث م: والنعم.

ر نم: لا يرى.

ن: تشبيه.

م: أعظم.

<sup>·</sup> أُمِيع النسخ: فقد يقتضي. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٧و.

<sup>ٔ</sup> ن - بها. ٔ

<sup>ً</sup> م: ولا عمد.

<sup>°</sup> ث م: لقول.

<sup>ٔ &#</sup>x27; ن: بأعوز؛ ث: بأعور.

۱ ر م + یکن.

ا رات م: يواري؛ ن: بواري. والتصحيح من المرجع السابق.

وهو لا يكون متواريا في دور 'جملتهم وإنما يكون متواريا في واحدة منهن، ثم أضيف التواري إلى الجملة. فكذلك أضاف نور القمر إلى السماوات السبع وإن كان القمر في سماء واحدة. ومنهم من ذكر أن نور القمر قد أحاط بحميع السماوات. وزعم أن وجهه إلى السماوات وظهره إلى أهل الأرض، ولهذا ما يعمل عليه السواتر من السحاب وغيره، فأما نور وجهه فإنه لا يستره شيء من السواتر. لكن هذا إنما يعرف بالخبر، فإن صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم خبر فذلك هو وإلا فالإمساك عن مثله أحق.

وقوله عز وجل: وجعل الشمس سواجا، فذكر السراج هاهنا مكان الضوء في موضع آخر. وهو قوله: يَحْعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً، فذكر في القمر النور وفي الشمس الضياء، لأن القمر يكون في وقت الحاحة إلى النور، وذلك في ظلمة الليل. ثم الله تعالى أنشأ الليل ليُسْكَن فيه لكن قد يبدو للخلائق بالليل حوائج يحتاجون إلى قضائها، فمنَّ الله تعالى عليهم بنور القمر ليتوصلوا بنوره إلى قضاء حوائجهم، وجعل الشمس ضياء ليحْتَطِف ضوءها نورَ الليل ويغلب عليه ولا يختطف نور النهار نورَ الشمس. والله أعلم.

# ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ [١٧]

وقوله عز وحل: والله أنبتكم من الأرض نباتا، فحائز أن يكون أضاف الإنبات إلى الأرض ويُرَدُّ ذلك إلى الأصل الذي محلق من التراب وهو آدم عليه السلام، فنسب الفرع إلى الذي خلق [منه] " الأصل" لحدوثه منه، لا أن يكون خلق الجملة من التراب؛ وهو كقوله عز وجل:

<sup>&#</sup>x27; م + وهو لا يكون منواريا في دور قوم.

<sup>ً</sup> ر م – في دور جملتهم وإنما يكون متواريا.

ن ث: في واحد.

<sup>ٔ</sup> ر ث م: أخلط.

<sup>&#</sup>x27; م: السوائر.

<sup>ً ﴿</sup>هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نورا﴾ (سورة يونس، ١٠/٥).

ر م: نورا.

<sup>ً</sup> م: للحلق.

ت: إلى قضائهن.

<sup>&#</sup>x27;' ن: ليتوصلوا إلى قضاء حوائجهم بنوره.

۱۱ الزيادة م*ن الشرح،* ورقة ۲۷۷و.

١٣ ر ث م - وهو آدم عليه السلام فنسب الفرع إلى الذي خلق الأصل.

وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ، والذي لنا في السماء هو المطر لا الذي نرتزق به ولكن الذي نرتزق به ولكن الذي نرتزق به أصله المطر، فنسب إلى المطر، لأنه هو الأصل الذي يتوصل به إلى الأرزاق. فكذلك الخلائق لما كانوا من نسل آدم عليه السلام وكان هو أصلا لهم أضيف النسل إلى الذي حدث منه الأصل. ويحتمل أن يكون يرجع هذا ولى كل في نفسه، وذلك لأن حياة الأبدان وقوامها بالذي يخرج من الأرض وينبت منها من أنواع الأغذية. فإذا كان قوامها بما ينبت منها فكأنما أُنبَتَنا منها، فاستقام أن يضاف الإنبات إليها كما يستقيم أن يضاف خروج الثمار إلى الأرضين وإن كان حدوثها من الأشحار، إذ قوام الأشحار وبقاؤها بها، فنسب ما يخرج منها إلى الأرضين على التقدير الذي ذكرنا.

ففي قوله: والله أنبتكم من الأرض نباتا، على التأويل الأول إثبات القدرة على البعث وإلزام الحجة على من يجحد كونه، لأنه يذكرهم قدرته أنه أنشأهم من الأرض و لم يكونوا شيئا، فمن قدر على إنشائهم من الأرض بعد أن كانوا ترابا لقادر على أن يعيدهم إلى الحالة التي كانوا عليها من كونهم بشرا سويا وإن صاروا عظاما رفاتا، ألأنهم كانوا يزعمون أن كيف يُعادون خلقا حديدا بعد أن صاروا ترابا، أفاحتج عليهم بأمر الابتداء من الوجه الذي ذكرنا. وإن كان على التأويل الثاني ففيه تذكير نعمه أن قد أخرج لهم من الأرض ما يتعيشون به ويقيمون به أودهم السكر. وفيه تذكير قوته وسلطانه ليخوفهم عقابه فيتقوا سخطه ويطلبوا مرضاته.

سورة الذاريات، ۲۲/۵۱.

<sup>َ</sup> جميع النسخ: يرزق به ولكن الذي يرزق. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٧و.

ر م: أصل.

أم - فنسب إلى المطر.

<sup>،</sup> ٔ ن – هذا

<sup>.</sup> ن + وقوامها.

١ ر ث م: إلى الأرض.

ر ث م: ورفاتا.

<sup>°</sup> ر ن م: يعادوا.

<sup>&#</sup>x27;' لعل المؤلف رحمه الله يشير إلى قوله تعالى: ﴿انظر كيف ضربوا لك الأمثال فضلوا فلا يستطيعون سبيلا وقالوا أإذا كنا عِظاما ورُفاتا أ إنا لمبعوثون خلقا جديدا﴾ (سورة الإسراء، ٤٨/١٧-٤٩).

۱۱ ر: بالأمر.

۱۲ ن: وتقيمون.

<sup>&</sup>quot; يقال: أقام أَوَدَه: قوّم اعوجاجه (المعجم الوسيط، «أود»).

۱<sup>۱۱</sup> ر م: يستأدى؛ ن ث، أو ليستأدي. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ۲۷٧و.

### ﴿ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴾ [١٨]

وقوله عز وجل: ثم يعيدكم فيها ويخرجكم إخراجا، فحمع بين الإعادة والإخراج بحرف الجمع، وجعل قوله عز وجل: ويخرجكم، في موضع ثم، لأن هذا الإخراج يكون بعد الإعادة إلى الأرض، فيكون في هذا دليل أن أحد الحرفين وهو الواو قد يستعمل مكان ثم.

## ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ﴾ [١٩]

وقوله عز وجل: والله جعل لكم الأرض بساطا، أي جعلها كالشيء المبسوط الذي يُنتفع ببسطه، ' ولو لم يجعلها كذلك لم يتوصلوا إلى حوائحهم ولا الانتفاع بها. ' ففي ذكر هذا تذكير ما لله ' تعالى عليهم من عظيم المنة.

### ﴿لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا﴾[٢٠]

وقوله: لتسلكوا منها سبلا فجاجا، قيل: الفجاج هي الطرق الواسعة؛ وقيل: السبل في السهل، والفجاج الطرق في الحبال. وهذا أيضا من عظيم نعم الله تعالى على عباده، لأن الله تعالى قدر أرزاق الخلق في البلاد فلو لم يجعل لهم في الأرض سبلا لم يجدوا طريقا يسلكونه فيتوصلون به إلى ما به قوام أبدانهم، فصارت الطرق المتخدّة لما نسلك فيها فنصل إلى حوائحنا وإلى معايشنا كالدواب التي سحرت لنا فنتوصل البها إلى حوائحنا. وهذا يبين لك أن مُلك أقطار الأرض وتدبيرها يرجع إلى الواحد القهار، لأنه أحونج الخلق في الانتشار الله البلاد لإقامة أودهم، وجعل لهم سببا يتوصلون إلى ذلك، فثبت أن مالك الأقطار واحد.

ن ث: إحدى.

رم: يبسط.

۲ م − بها.

أ رم: بالله.

<sup>°</sup> رم – هي.

رم. في الجبل.

ر م: فلو جعل.

<sup>^</sup> ر: لا يسلك به؛ ن ث م: لما يسلك. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٧ظ.

ن: نيصل.

<sup>ٔ</sup> ن: فيتوصل.

۱۱ ن: أقصار.

١٢ رم: في الأنساب؛ ث: في الانتساب.

﴿قَالَ نُوحُ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [٢١]

وقوله عز وجل: قال نوح رب إنهم عصوني، أي عصوني فيما أمرتهم به أو فيما دعوتهم إليه. وقوله عز وجل: واتبعوا من لم يزده ماله وولده إلا خسارا، يشبه أن يكون المتبوعون هم الكفرة الذين كثرت أموالهم وحواشيهم؛ استتبعوا من دونهم فتبعوهم ولم يتبعوا نوحا عليه السلام؛ وقد كان نوح يدعوهم إلى اتباعه. فأخبر أنهم لم يتبعوه وإنحا تبعوا من كثرت أمواله وأولاده وحواشيه. فيكون هذه الآية في الأتباع أنهم / اتبعوا أجلتهم ورؤساءهم ليس في رؤسائهم وما تقدم من الآيات في أجلتهم من دعاء نوح عليه السلام إياهم إلى التوحيد وغيره. ويحتمل أن يكون هذه الآية في الأجلة والضعفة جميعا فيكون قوله تعالى: واتبعوا، أي اتبعوا من تقدمهم من أهل الشروة والغني والذين وسعت عليهم الدنيا وبسطت لهم، ظنا منهم أنهم أحق بالله تعالى وأقرب الشرقة والذي حملهم على هذا هو أنهم لا يرون أحدا في الشاهد يترك صلة وليه ويصل عدوه، فيرون أنه إذا بُسطت على رؤسائهم الدنيا [و]وسع الله تعالى عليهم وضيق على هؤلاء على مؤلئ أقرب منزلة وأعلى حالا وأنهم هم الأولياء، وهم لا يؤمنون بالآخرة وثوابها. فكانوا يزعمون أنه يوقي الجزاء على الأولياء والمحسنين في الدنيا، وزعموا أن من وُستع عليه الدنيا فهو أحق أن يكون وليا الله تعالى حيث وصل إليه الجزاء فيها، فهذا الظن هو الذي حملهم على الاتباع. مملهم على الاتباع. مملهم على الاتباع. أن يكون وليا الله تعالى حيث وصل إليه الجزاء فيها، فهذا الظن هو الذي حملهم على الاتباع. معلم الأولياء مهذا الظن هو الذي حملهم على الاتباع. م

وقوله عز وحل: إلا خسارا، أي بَوارا وهلاكا لذلك المتبوع، فكانت تلك النعم التي ظنوا أنهم أكرموا بها بصنيعهم سببا لخسارهم. ثم قوله عز وحل: واتبعوا من لم يزده ماله وولده إلا خسارا، كقوله: فَلَا تُعْجِبْكَ أَمْوَالْهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ بِهَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا. ثم قد بينا تأويل شكايته إلى الله تعالى من قومه، ' فهذه الآية وتلك الآيات في معنى تأويل الشكاية إلى الله تعالى واحد.

<sup>َ</sup> جميع النسخ - الكفرة. والزيادة من *الشرح*، ورقة ٢٧٧ظ.

ر ن م: فيتبعوهم؛ ث: فاتبعوهم. والتصحيح من المرجع السابق.

ر م + أنهم اتبعون.

أحميع النسخ: والغنا.

ث: والغناء الذين.

أحميع النسخ: وهو أنهم.

ر: ترك؛ ث: بترك؛ م: تركك.

<sup>ٔ</sup> ر: علی اتباع.

<sup>·</sup> سورة التوبة، ٩/٥٥.

<sup>`</sup> انظر تأويل الآية ٥ وما بعدها من هذه السورة.

### ﴿وَمَكَرُوا مَكْرًا كُبَّارًا﴾ [٢٢]

وقوله عز وجل: ومكروا مكرا كبارا، قال بعضهم: إنهم كانوا يمكرون ما يمكرون بالسنتهم، حيث كانوا يدعونهم إلى الكفر والصد عن سبيل الله، فكنى بالمكر عما قالوه بالسننهم فكان ذلك مكرا كبارا أي قولا عظيما. وجائز أن يكون على حقيقة المكر، وهو أن رؤساءهم مكروا بأتباعهم حيث قالوا: إن هؤلاء لو كانوا أحق بالله تعالى منا لكانوا هم الذين يوسع عليهم ويُضيق علينا، فإذا وسع علينا وضيق عليهم ثبت أنا نحن الأولياء والأصفياء دون غيرنا. وهذا منهم مكر عظيم لأنه يأخذ قلوب أولئك فيصدهم عن سبيل الله تعالى. وجائز أن يكون مكرهم ما ذكر أنهم كانوا يأتون بأولادهم الصغار إلى نوح عليه السلام ويقولون لهم: إياك واتباع هذا فإنه ضال مضل، فكان هذا مكرهم بصغارهم.

﴿ وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ آلِهَتَكُمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا ﴾ [٢٣]

وقوله عز وحل: وقالوا لا تذرن آلهتكم ولا تذرن ودا ولا سواعا، الآية. هذه المقالة منهم كانت بعد أن انقادت لهم الأتباع واتبعتهم إلى ما دعوهم إليه من عبادة الأصنام. فقالوا بعد ذلك: لا تذرن آلهتكم، أي لا تذرن عبادتها. وقوله عز وجل: ولا تذرن ودا ولا سواعا ولا يغوث ويعوق ونسرا، هي أسماء الأصنام التي كانوا يعبدونها. أم يحتمل أن يكون الذي بعثهم على عبادة الأصنام ما ذكره أهل التفسير أن قوم نوح اتخذوا هذه الأصنام

<sup>ً</sup> ر ن م - كانوا.

ر: بسنتهم.

<sup>ً</sup> ث: فإذ.

م: بدون.

ث م: انقاده.

م: واتبعهم.

ر ث م: من الأصنام.

عن ابن عباس رضي الله عنهما صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بَعْدُ. أما وَذُ فكانت لكلب بدُومَة المختذل، وأما شواعٌ فكانت لهذيل، وأما يَعُونُ فكانت للمرّادِ ثم لبني عُطَيْفي بالحُرُف عند سَبَها، وأما يَعُونُ فكانت لهمّانان المحتذل، وأما تَسْرُ فكانت لِجمْيَر لآل ذي الكلّاع، أسماء رجالٍ صالحين من قوم نوح. فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصِبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابًا وسمُوها بأسمائهم، ففعلوا فلم تُعبد حتى إذا هلك أولئك وتَسَتَّعَ العلم عُبِدَتْ (صحيح البخاري، تفسير القرآن ٧١).

<sup>°</sup> ر: على التفسير.

أولَ ما اتخذوها على صورة رجال عبّاد كانت هذه الأسماء أسماءهم فسمّوا الأصنام بأسماء العُبَاد ليعتبروا بها ويجتهدوا في العبادة إذا نظروا إليها. فلما مضى ذلك القرن الذي اتخذوها عِبرُة و خَلَفَهم ' قرن بعدهم قال لهم الشيطان: إن الذين ۚ مِن قبلكم كانوا يعبدون هذه الأصنام، فعبدوها. ومنهم من ذكر أن جسد آدم عليه السلام كان عند نوح، يترك كلُّ مؤمن في زمانه أن يدخل فينظر إلى حسد آدم عليه السلام، ومن لم يكن مؤمنا لم يَدَعْه أن ينظر إليه. فحاء إبليس إلى الكفار فقال: أيفخر نوح ومن آمن به عليكم يجسد آدم وأنتم كلكم ولده، فصنع لكل قوم صنما على صورة آدم فكانوا يعبدون تلك الصورة. أو يحتمل أن يكون الذي بعثهم على ذلك هو أنهم لم يروا أنفسهم تصلح° لعبادة رب العالمين كما يرى هؤلاء الذين يخدمون الأجلة في الشاهد لا يَطمع كل واحد منهم في خدمة الملوك ولا يرى نفسه أهلا لخدمتهم، بل يشتغل بخدمة من دونه أوَّلًا على رَجاء أن يقربه إلى المَلِك. فكذلك مولاء حسبوا أنهم لا يصلحون لخدمة رب العالمين، فكانوا إذا رأوا شيئا حسنا كانوا يظنون أن حُسْنه لمنزلة له عند الله تعالى لا غير. فكانوا يُقبلون على عبادته رَجاءَ أن يقربهم إلى الله تعالى. فجعلوا الأصنام على أحسن ما قدروا عليه، ثم اشتغلوا بخدمتها وعبادتها رجاء أن يقربهم إلى الله تعالى كما<sup>٧</sup> قال عز وجل حكاية عنهم: وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى،^ وقال: ۚ وَيَقُولُونَ هُؤُلَاءِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللهِ. `` فحائز أن يكون هذا الحِسْبان هو الذي حملهم على عبادتها وتعظيم شأنها. والله أعلم أيَّ ذلك كان.

ن: وحلفهم.

ر ن م: إن الذي.

<sup>·</sup> ن: إلى آدم.

أ وذكر أيضًا عن ابن عباس: أن نوحًا عليه السلام، كان يحرس جسد آدم عليه السلام على حبل بالهند، فيمنع الكافرين أن يطوفوا بقبره، فقال لهم الشيطان: إن هؤلاء يفخرون عليكم ويزعمون أنهم بنو آدم دونكم، وإنما هو حسد، وأنا أصور لكم مثله تطوفون به، فصور لهم هذه الأصنام الخمسة وحملهم على عبادتها (الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٢٠٨/١٩).

<sup>°</sup> جميع النسخ: يصلح. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٨و.

ت: فلذلك.

ر ث م - كما.

ا سورة الزمر، ٣/٣٩.

ن – وقال.

ا سورة يونس، ١٨/١٠.

# ﴿وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيرًا وَلَا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلَّا ضَلَالًا﴾[٢٤]

وقوله عز وجل: وقد أضلوا كثيرا، فجائز أن يكون أريد به الكبراء أنهم أضلوا كثيرا، أي دعوا إلى الضلال وزينوه في قلوبهم فأضلوا سفهاءهم بذلك. وجائز أن يكون أريد به الأصنام ولكن حقه إن كان على الأصنام أن يقول: وقد أضللن كثيرا كما قال إبراهيم عليه السلام: رَبَ إِنَّهُنَّ أَصْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ. ولكن الإضلال من فعل الممتخنين، والأصنام السلام: رَبَ إِنَّهُنَّ أَصْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ. ولكن الإضلال من فعل الممتخنين، والأصنام الدي يخاطب على الوزن البست لها أفعال، فلما نسب إليها نسبة من يوجد منه هذا الفعل، وهو كقوله تعالى: وَكَاتِينْ مِنْ قَرِيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ الذي يخاطب به من يوجد منه هذا الفعل، وهو كقوله تعالى: وَكَاتِينْ مِنْ قَرِيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِهَا، فأضاف إلى القرية فعل أهلها. والفعل إذا أضيف إلى الأهل أضيف بلفظ التذكير، ثم أنث أنت هاهنا لإضافة فعل الأهل إلى القرية، ولو كانت القرية بحيث منيف إليها فعل أهلها أنّت الخطاب يقع عنها بلفظة التأنيث لا بلفظة التذكير. فحيث أضيف إليها فعل أهلها أنّت كما يوجب لو كان الفعل متحققا منها. ثم الأصنام لا يتحقق منها الإضلال ولكن معني الإضافة هاهنا هو أنها انشئت على هيئة الوكنت تلك الهيئة ممن يُضل لأضلً، وهو أن كما قلنا أن قوله عز وجل: وَغَرَتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُنْيَا. الله قلنا أن يَتْ تأويل أن قوله عز وجل: وَغَرَتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُنْيَا. الله قلنا أن يَتْ تأويل أن قوله عز وجل: وَغَرَتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُنْيَا. الله قلنا أن يُتاه عن أنها المناه المناه

ن - فحائز أن يكون أريد به الكبراء أنهم أضلوا كثيرا.

جميع النسخ ما ضلوا. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٨و.

ث: مفهاهم.

أ سورة إبراهيم، ٣٦/١٤.

<sup>&#</sup>x27; ن ث – يوجد.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سورة الطلاق، ٦/٦٥.

<sup>`</sup> ر ن ث: الإضافة.

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> ث: يبحث.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ يرتفع. والتصحيح من المرجع السابق. . .

<sup>ٔ</sup> رنم: بلفظ.

۱۱ ر ث م: لا بلفظ.

١٢ جميع النسخ: بمعنى. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۳ ر: على هيئته.

۱٤ ر م: هُو.

۱۰ ن: قالنا.

۱۲ ر ث م: في تأويله.

١٧ سُورة الأنعام، ٧٠/٦، ١٣٠؛ وسورة الأعراف، ١١/٥.

وقوله عز وحل: ولا تزد الظالمين إلا ضلالا، فهذا يشبه أن يكون بعد ما بُين له أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ آمَنَ، ' فإذ علم أنهم لا يؤمنون لم يَدْعُ ' لهم بالهدى ولكن دعا الله تعالى ليزيد في إضلالهم، ويكون الإضلال عبارة عن الهلاك، " والضلال [عبارة عن] الهلاك، "قال الله تعالى: وَقَالُوا أَإِذَا صَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ، ' أي هلكنا. '

﴿ مِمَّا خَطِيئًا تِهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْصَارًا ﴾ [٢٥]

وقوله عز وحلّ: مما خطيئاتهم أغرقوا فأدخلوا نارا، فحرف ما هاهنا صلة في الكلام، ومعناه: بخطيئاتهم أو من خطيئاتهم أغرقوا فأدخلوا نارا في الآخرة، أو أغرقت أبدانهم وأحسادهم ورُدّت أرواحهم إلى النار. فلم يجدوا لهم من دون الله أنصارا، أي لم يجدوا لأنفسهم بعبادتهم من عبدوا مِن دون الله أنصارا من المعبودين، لأنهم كانوا يعبدون من يعبدون من دون الله ليقربهم الله الله ويكونوا لهم شفعاء وعرًا، الله على ما قدروه عند أنفسهم.

﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ [٢٦]

وقوله عز وجل: وقال نوح رب لا تذر على الأرض من الكافرين ديارا. قيل: تأويله: لا تذر على الأرض من الكافرين ساكن دارٍ، وإذا لم يبق منهم ساكن دار فقد ماتوا جميعا وهلكوا، " فكأنه يقول: لا تذر منهم أحدا.

<sup>﴿</sup> وَأُوحِي إِلَى نُوحَ أَنُهُ لِنَ يَؤْمَنَ مِن قُومِكَ إِلَّا مِن قَدْ آمِن فَلَا تَبْتَئْسَ بَمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ (سورة هود، ٣٦/١١).

ر ث م: لم يدعو؛ ن: لم يدعوا. والتصحيح من *الشرح، ورقة ٢٧٨و.* 

<sup>ً</sup> رم: من الهلاك.

أ الزيادة من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ن ث م: والهلاك.

<sup>﴿ ﴿</sup> وَقَالُوا أَإِذَا صَلَّنَا فِي الأَرْضَ أَإِنَا لَفَى خَلْقَ جَدِيدٍ ﴾ (سورة السجدة، ٣٢ / ١٠).

ر: أي أهلكنا. $^{\vee}$ 

<sup>^</sup> رم: فخذف؛ ن ث: فحذف. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&</sup>quot; ر: إذا غرقت؛ ن م: إذا مزقت؛ ث: إذا أغرقت. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ٔ</sup> از م: أزواجهم.

١١ ر ث م - أنصارا من المعبودين لأنهم كانوا يعبدون من يعبدون من دون الله ليقربهم؟ ث: فقربهم.

الشريقول الله تعالى: ﴿والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقرّبونا إلى الله زلفى﴾ (سورة الزمر، ٣/٣٩)؛ ويقول: ﴿ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله﴾ (سورة يونس، ١٨/١٥)؛ ويقول ويقول أيضا: ﴿واتخذوا من دون الله آلهة ليكونوا لهم عزّا﴾ (سورة مريم، ١/١٩).

۱۳ ر ث م: فهلكوا؛ ن: مادوا جميعا وهلكوا.

# ﴿إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا﴾ [٢٧]

وقوله عز وحل: إنك إن تذرهم يضلوا عبادك، هذا كلام شنيع في الظاهر من نوح عليه السلام، لأنه خارج مخرج الإنكار على الله تعالى لو تركهم ولم يهلكهم. وهذا يشبه بقول من قال: أَتَحْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ، وهذا أيضا خارج مخرج التنكير لله تعالى أنه لو أبقاهم أدى ذلك إلى إضلال العباد. وفيه تقدم بين يدي الله تعالى، وذلك عظيم. ولأنه ليس في شرط الألوهية إهلاك مَن عملُه الإضلال، ألا ترى أن إبليس اللعين وأتباعه حُلُّ سعيه في إضلال بني آدم، ثم لم يُستأصلوا و لم يُهلكوا بل أبقوا إلى الوقت المعلوم. ولكنه يجوز أن يكون دعا عليهم بعد أن أذن له بالدعاء عليهم بالهلاك والبوار، فيكون الدعاء بالهلاك على تقدم الأدب. والأصل أن الرسل عليهم السلام بُعثوا لدعاء الخلق إلى الإسلام وكانوا في دعائهم راحين للإسلام منهم خائفين عليهم بدوامهم على الكفر. فلما أقبل لنوح العبه السلام: أنّه لَنْ يُؤمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلّا مَنْ قَذْ آمَنَ، الوقع له الإياس عن إسلام من تخلف المن عن الإسلام. فحائز أن يرد له الإياس عن إسلام من تخلف المناف فارتفع معني الدعاء إلى الإسلام. فحائز أن يرد له الإياس عن إسلام بالدعاء عليهم بالهلاك فيدعو إذ ذاك ثم يكون قوله: إن تذرهم يضلوا عبادك، خارجا الإنف منهم المؤلك فيدعو إذ ذاك ثم يكون قوله: إن تذرهم يضلوا عبادك، خارجا المخرج بالدعاء عليهم بالهلاك فيدعو إذ ذاك ثم يكون قوله: إن تذرهم يضلوا عبادك، خارجا عن منهم "الشفاق والرحمة على من معه من المؤمنين، وهو أن الذين داموا على الكفر لو أبقُوا خيف منهم "المنف في الكفر في أبقوا خيف منهم "المنفاق والرحمة على من معه من المؤمنين، وهو أن الذين داموا على الكفر لو أبقُوا خيف منهم "

سورة البقرة، ٣٠/٢.

<sup>ً</sup> ر ن ث: التكبر؛ م: التذكير. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٨و.

ر ث: دعاء.

أحث – بعد أن أذن له.

ث: دعاء.

ن: والثواب.

<sup>ً</sup> ر: الدعاء.

<sup>&</sup>lt;sup>^</sup> ر ث م: الإسلام.

<sup>°</sup> جميع النسخ: فيما. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٨ظ.

۱ رم: نوح.

ا سورة هود، ۳٦/۱۱.

۱<sup>۱۱</sup> ن: یخلف.

۱۳ ر + له.

۱<sup>۱</sup> ر ث م: خارج.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م: منهم؛ ن + على الكفرة.

أن يُضلوا المؤمنين ويعيدوهم إلى ملتهم. فيكون شفقته على المسلمين داعية له إلى الدعاء على الإهلاك على الكفرة لله لله يتوصلوا إلى الإضلال.

وقوله عز وجل: ولا يلدوا إلا فاجرا كفارا، وقت بلوغهم المحنة والابتلاء، فحينئذ يوجد منهم الفحور لا أن " يلدوا فحارا كفارا، إذ لا صنع للم في ذلك الوقت. وهو كقوله تعالى: إنّا تحلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَقٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ، لا أي نبتليه لوقت بلوغه المحنة والابتلاء لا أن يُبْتَلَى وقت ما يُنْشَأُ. وفي هذه الآية دلالة أن الكفر قد يقع عليه اسم الفحور، لأنه أُخرج لا قوله: كفارا، مخرج التفسير لقوله: فاجرا، لذلك لا استقام أن يحمل تأويل قوله تعالى: وَإِنَّ الْفُحَّارَ لَفِي جَحِيمٍ، لا على الكفرة.

﴿ رَبِ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَحَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلَا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلَّا تَبَارًا ﴾ [٢٨]

وقوله عز وجل: ر**ب اغفر لي ولوالدي ولمن دخل بيتي مؤمنا،** هكذا الواجب على المرء في الدعاء والاستغفار أن يبدأ بنفسه ثم بوالديه ثم بالمؤمنين. ثم قوله: <sup>١٢</sup> ب**يتي،** قال بعضهم: <sup>١٤</sup> سفينتي، وقال بعضهم: <sup>١٥</sup> بيتي، <sup>١١</sup> ديني، فيكون البيت كناية عن الدين والملة. <sup>١٧</sup>

جميع النسخ: ويغيروهم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٨ظ.

ن: أصلهم.

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: على الهلاك. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> رم: على الكفر.

ا راثام: لأن.

ر ن م: أو لا صنع؛ ث: ولا صنع. والتصحيح من المرجع السابق.

۲/۷٦ سورة الإنسان، ۲/۷٦.

ر م: بلوغ.

<sup>°</sup> ر: ما ينسأ؛ م: ما يشاء.

۱۰ ر ت م الفحور لو خرج.

۱۱ ر ث م - لذلك.

١١ سورة الانفطار، ١٤/٨٢.

١٣ جميع النسخ: + في. والتصحيح من المرجع السابق.

١١ جميع النسخ: + أي في. والتصحيح من المرجع السابق.

الجميع النسخ: + في. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: + أي في. والتصحيح من المرجع السابق.

١٧ الزيادة من المرجع السابق.

وقال بعضهم: إنما هو بيته الذي يسكن فيه لما أطلعه الله تعالى أن من دخل بيته مؤمنا لا يعود إلى الكفر. {قال الشيخ رحمه الله:} ثم إن أرجى الأمور للمؤمنين في الآخرة دعاء الأنبياء والملائكة عليهم السلام في الدنيا، لأنهم إنما يدعون بعد الإذن لهم بالدعاء، ولا يحتمل أن يأذن الله تعالى لهم بالدعاء ثم لا يجيب دعوتهم. وذكر عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: إن نوحا عليه السلام دعا يكثوتين. إحداهما للمؤمنين بالاستغفار والتوبة، والثانية على الكفار بالبوار والتبار، وقد أجيبت دعوته فيما دعا على الكفرة فلا يجوز أن يحاب في خبر الدعوتين. أ

وقوله عز وجل: ولا تزد الظالمين إلا تبارا، قبل: كشرا وذُلَّا وصغارا؛ فإنه مشتق من التَّبْر / وكل مكسور يقال له: تَبْر، فكأنه يقول: الحُسِر مَنَعَةَ الظالمين وشوكتهم. فإن كان التأويل هذا فهو يقع على جميع الظَّلَمة من كان في وقته ومَن بعده. وقيل: التبار الهلاك. فإن كان هذا معناه فهو على ظالمي زمانه، إذ لا يجوز للأنبياء عليهم السلام أن يدعوا على قوم الا أن يؤذن لهم بالدعاء عليهم، وإنما جاءه الإذن في حق قومه فأما في حق غيرهم لم يثبت، فلا يجوز القول فيه إلا بما تواتر الخبر به ' عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. والنه أعلم. ''

ن: بینه۔

ر: رجی. ر: رجی.

ر: لا يجب.

ن: دعائهم.

<sup>°</sup> ث: والثبار.

روى عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنه كان إذا قرأ القرآن في الليل، فمر بآية فيقول لي: يا عكرمة ذكري عند هذه الآية غذا. فقرأ ذات ليلة هذه الآية، فقال: يا عكرمة، ذكري غدًا. فذكرته ذلك، فقال: إن نوحًا دعا بهلاك الكافرين، ودعا للمؤمنين بالمغفرة، وقد استجيب دعاؤه في المؤمنين، فيغفر الله تعالى للمؤمنين والمؤمنات بدعائه، وبهلاك الكافرين فأهلكوا (بحر العلوم للسمرقندي، ٩/٣٠).

<sup>&#</sup>x27; ر: أو ذلا.

<sup>ً</sup> م: اشتق.

<sup>&#</sup>x27; رم. جاء.

۱۰ ن - به.

<sup>ً ﴿</sup> رِ: وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ؛ ثُ ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ.



#### سورة الجن<sup>١</sup>

بسم الله الرحمن الرحيم.

﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرآنًا عَجَبًا ﴾ [١]

قوله عز وحل: قل أُوجِي إليَّ أنه استمع نفو من الجن، اختلف في السبب الذي كان به مجيء الجن إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم. فمنهم من ذكر أن إبليس صعد إلى السماء فوجدها قد لا ملئت حرّسا شديدا وشُهُبا، فتيقن أن قد حدث في الأرض حادث؛ ففرق جنوده ليعلم علم ذلك. ومنهم من يقول بأن الأصنام [قد] تحرّت لوجوهها حين بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم، فعلم إبليس أنه حدث في الأرض حادث حتى خرّت له الأصنام، ففرق جنوده ليصل علم ذلك. ثم من الناس من يزعم أن قصة هذه السورة وقصة قوله عز وحل: في وأذ صَرَفْنَا إلى علم ذلك. ثم من الناس من يزعم أن قصة هذه السورة وقصة مان هؤلاء النفر الذين ذكروا في هذه السورة كانوا من يهود الجن، والذين ذكروا في سورة الأحقاف كانوا من يهود الجن،

ر - سورة الجن؛ ث + وهي ثمان وعشرون آيات مكية.

م -- قد.

<sup>ً</sup> م: فتبقن.

<sup>ً</sup> الزيادة من *الشرح،* ورقة ٢٧٨ظ.

<sup>ٔ</sup> ث: لوجهها.

أرم + خير؛ ن ث + خبر. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> ر ن م - عز وجل.

<sup>&</sup>quot; سورة الأحقاف، ٢٩/٤٦.

<sup>&</sup>quot; ر + الأحقاف.

دليله أنه قال في هذه السورة فيما حكى عن الجن: وَأَنَّهُمْ ظَنُوا كَمَا ظَنَتْمُ أَنْ لَنْ يَبْعَثَ اللهُ أَحدًا، واليهود يقرون بالبعث ولا ينكرونه، فثبت أنهم كانوا من جنس المشركين. وقال في سورة الأحقاف: قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ، وَسُلَمُ فَتْبَ أَنْ وَلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ، فَتْبَ أَنْ فَد كان عندهم علم بالكتاب المنزل على رسول الله موسى صلى الله عليه وسلم وكانوا به مقرين، واليهود هم الذين يؤمنون بكتاب موسى لا غير.

ثم فيما حكى الله تعالى عن الجن من تصديقهم هذا الكتاب واستماعهم ما جرى من المخاطبات فيما بينهم فوائد. أحدها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان مبعوثا إلى الجن والإنس حتى صَرف الجن إلى الاستماع إليه. وفيه أنهم لما أخذوا القرآن من لسانه قاموا فيما بين القوم بإنذارهم وأعانوه في التبليغ على ما أخبر عز وجل: قَلَمًا قُضِي وَلَّوا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْلُورِينَ. وفيه أن أولئك النفر تسارعوا إلى الإحابة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيكون فيه تسفيه قوم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيكون فيه ملى الله عليه وسلم الذين نشأ بين أظهرهم، لأنهم عرفوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما بينهم بالصيانة والعدالة و لم يقفوا منه على كذب قط. وحق من يُعرف بالصدق إن لم يصدَّق أن لا يُتسارع إلى تكذيبه فيما يأتي من الأنباء، بل يوقف في حاله الله أن يتبين من من ما يُظهر كذبه. وقومه استقبلوه بالتكذيب و لم يعاملوا معه من معاملة من كان معروفا بالصدق والصيانة. والجن الذين صدَّقوه لم يكونوا عارفين بأحواله فيما قبل أنه صدوق أو ممن يُرتاب في خبره، ثم تسارعوا إلى تصديقه بما لاحت لهم الحجة الموثبة عندهم آية الرسالة،

الآية ٧ من هذه السورة.

ر م: ولا ينكرون.

<sup>&</sup>quot; سورة الأحقاف، ٣٠/٤٦.

ر م - موسى.

ر م: وهم.

ن: وأسماعهم.

 <sup>\*</sup> جميع النسخ: قالوا. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٧٨ظ.

<sup>&#</sup>x27; سورة الأحقاف، ٢٩/٤٦.

ن: يتسارعوا.

<sup>°</sup> ر: من الأنبياء بل يوقف في حاله؛ ث – في حاله.

رُ رُ ثُ مَ: إِلَى أَنْ تَبِينَ؛ نَ: إِلَى أَنْ يِبِينَ. والتَصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٧٩و.

أرم – معه.

۱۳ ث: الجنة.

۱۴ ر ن م: و يثبت.

وعاملوا معه معاملة من قد عُرف بالصدق، فدل أنهم كانوا في غاية من السفه. وفيه أيضا دلالة رسالته صلى الله عليه وسلم، لأن قوله تعالى: فقالوا إنا سمعنا قرآنا عجبا يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ، لَا إِلَى الرُّشْدِ، إِلَى الرُّشْدِ، أَلَى الرُّشُدِ، أَلَى الرُّشُدِ، أَلَى الرُّشُدِ، أَلَى الله يعرف إلا بمن عنده علم الغيب، أنه بالله تعالى عَلِمَ.

ثم يجوز أن يكون الذي حملهم على الإيمان به ما عرفوا أنه أتى بالمعجز الذي يُعجز الخلق عن إتيان مثله، وبما وقفوا على وحكام معانيه وحسن تأليفه ونظمه. وفيه أن رسول الله صلى الله لم يَشعر بمجيئهم حتى أوحي إليه أنه قد أتاه نفر من الجن واستمعوا إلى ما أوحي إليه، فيكون فيه دلالة على فساد قول الباطنية حيث يزعمون أن النبي صلى الله عليه وسلم قبل الوحي بالجسد الروحاني، لأنه لو كان كما وصفوا لرأى الجن عند ما حضروا إليه، إذ ألجسد الروحاني مما يُبصر الجنّ ولم يكن يوحى إليه فيعرف أن قد حضره نفر من الجن. وروي عن الروحاني مما الله عليه وسلم أنه سأل جبريل عليه السلام أن يراه على صورته، فقال له جبريل: إنك لا تطيقه، لأن الأرض لا يسعني ولكن انظر إلى أفق السماء. ولو كان يأخذ الوحي بالجسد الروحاني لكان قد رأى جبريل عليه السلام على صورته، فيبطل فائدة هذا السؤال.

م: رسالة رسول الله.

الآية التالية.

جميع النسخ: إلى آخر القصة. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٩و.

ر م – وهذا لا يعرف إلا بمن عنده علم الغيب.

<sup>°</sup> ر: فساد.

ر ت م – وفيه.

<sup>&#</sup>x27; ر: الرأ*ي.* 

<sup>°</sup> ر ث: الحق

<sup>&</sup>quot; وحكى الثعلمي عن ابن عباس، قال النبي صلى الله عليه وسلم لجبريل: «إني أحبُ أن أراك في صورتك التي تكون فيها في السماء» قال: لا يستعنى. قال: «بلا بطح». قال: «بلا بطح». قال: «بلا بستعنى. قال: «فيمنى به قال: فلله وصلم للوقت، فإذا هو قد أقبل بخشخشة و كلكلة من جبال عرفات، قد ملاً ما بين المشرق والمغرب، ورأسه في السماء ورجلاه في الأرض. فلما رآه النبي صلى الله عليه وسلم عرب مغشيًا عليه، فتحول جبريل في صورته، وضمه إلى صدره. وقال: يا محمد! لا تخف؛ فكيف لو رأيت إسرافيل ورأسه من تحت العرش ورجلاه في تُخوم الأرض السابعة، وإن العرش على كاهله، وإنه ليتضاءل أحيانًا من خشية الله، حتى يصير مثل الوضع يعني العضفور حتى ما يحمل عرش ربك إلا عظمته (الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ١٩ / ٢٤ ؛ وانظر أيضا: معالم التنزيل للبغوي، ١٨ / ٣٥).

فثبت أن الأمر ليس كما زعموا، بل كان يقبله بالصورة الجسدانية وأنه كما وصفه الله تعالى بقوله: قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُّ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ، الآية. قال القُتِّبِي: النفر ما بين الثلاثة إلى التسع. '

وقوله عز وحل: إنا سمعنا قرآنا عجبا. قال بعضهم: العجب الغريب، وإنما استغربوا ذلك منه لأنهم سمعوا من أمي لا يعرف الكتابة ولا يقرأ الكتب. ومنهم من قال بأن حسن تأليفه ونظمه ورّضفه هو الذي حملهم على التعجب. ومنهم من قال: إنما تعجبوا من آياته [٩٨٠] وحجحه، / لأنه جاء في تثبيت التوحيد وإثبات الرسالة وإثبات البعث، ولم يكن لهم معرفة بالوحدانية بل كانوا أهل شرك، و لم يكونوا أهل معرفة بالبعث ولا بالرسالة فكانت الآيات عجيبة حيث قررت عندهم هذه الأوجه. والله أعلم.

ثم في هذه السورة وفي قوله تعالى: وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِ، إخبار أن رسول الله صلى الله عليه وسلم طلى الله عليه وسلم لم يكن يَشْعُر بمجيئهم. وروي في الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه لما تلا على أصحابه سورة الرحمن قال لأصحابه: «إن الجن كانوا أحسن إجابةً منكم، إني تلوت عليهم هذه السورة فكانوا يقولون: ما بشيء أمن آلائك أنكذب رَبّنا فلك الحمد». أن ففي هذه الخبر دلالة أنه قد رآهم وشعر بمجيئهم، فيكون فيه أ إثبات الوجهين جميعا أن قد شعر مرة و لم يشعر أخرى. ثم يجوز أن يكون رآهم بما قوّى الله عز وجل بصره

سورة الكهف، ۱۱۰/۱۸؛ وسورة فصلت، ٦/٤١.

<sup>﴿</sup> نَقَرُ مِنَ الْحِنِّ ﴾ يقال: "النفر" ما بين الثلاثة إلى العشرة (تفسير *غريب القرآن* لابن قتيبة، ١٨٩).

أ ث: بأحسن.

ا رم: ووصفه.

ر م: والرسالة.

<sup>ً</sup> ر ث م – السورة.

٧ سورة الأحقاف، ٢٩/٤٦.

ن – على.

<sup>&#</sup>x27; ر: عليكم.

۱۰ ر ث م: ما شيء.

١١ ن: من الآلائك.

<sup>&</sup>quot;ا عن جابر رضي الله عنه قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم على أصحابه فقرأ عليهم سورة الرحمن من أولها إلى آخرها فسكتوا فقال: «لقد قرأتها على الجن ليلة الجن فكانوا أحسن مردودا منكم، كنت كلما أتيت على قوله: ﴿فِبَاي آلاء ربكما تكلّبان﴾ قالوا: لا بشيء من نعمك ربّنا نكذّب فلك الحمد» (سنن الترمذي، تفسير القرآن ٥٥).

۱۲ م – فیه.

حتى احتمل إدراك الجن وضعفت أبصار غيره عن رؤيتهم، ألا ترى أن أهل الجنة يرون الملائكة عند ما يأتيهم بالتُّحف من ربهم فيقؤي آلله عز وجل بصرهم حتى يعاينوا الملائكة بجوهرهم وإن ضعفت أبصارهم عن الرؤية في الدنيا، فعلى ذلك يحوز أن يكون الله قوى بصر نبيه صلى الله عليه وسلم حتى رأى الحن على صورتهم. وجائز أن يكون الله تعالى صور الحن على صورة والنه أعلم.

ثم ما ذكرنا من السببين في أمر بحيء الجن إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم في أول السورة من قول أهل التأويل لا يُقطَع القول بذلك وإن كان في حد الإمكان والجواز، لأنهم تكلفوا استخراج ذلك بالتدبر والاجتهاد، وما كان سبيل معرفته الاجتهاد لم يجز أن يقطع القول فيه بالشهادة. وقد يجوز أن يكون الذي حملهم على المحيء غير ذَيْنك الوجهين. وهو أن يكون النفر من منذري الجن، لأنه ذُكر أن من الجن نُذُرًا في أن الرسل من الإنس دون الجن. فتفرقوا على الرحاء أن يظفروا برسول فيتلقّفُوا منه ما يقومون الله بالنذارة فيما بين قومهم. أو اكانوا يصعدون إلى السماء فيسمعون الأحبار وينذرون اقومهم بها. ثم انقطع علم الأذلك عنهم حيث لم يجدوا مسلكا إلى الصعود، لأنها قد مُلئت حرسا وعلموا أن الله عز وجل لا يبقيهم الكياري الله المساكا إلى الصعود، لأنها قد مُلئت حرسا وعلموا أن الله عز وجل لا يبقيهم الكياري الم

ن؛ عن رؤسهم.

ر: فيقري.

جميع النسخ: ففي ذلك. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٩و.

ن - قوى بصر نبيه صلى الله عليه وسلم حتى رأى الجن على صورتهم وجائز أن يكون الله تعالى.

<sup>°</sup> ث + الإنس.

<sup>.</sup> جميع النسخ: من السندين. والتصحيح من المرجع السابق. ٧

ر ن م: بالتدبير

مبيع النسخ: نذيرا. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ُ</sup> ن: فيفرقوا.

<sup>، &#</sup>x27; ث – على،

المجيع النسخ: ما يقوموا. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ رم: إذا؛ ن ث: إذ. والتصحيح من المرجع السابق.

١٣ ر ن م: وتنذروا؛ ث: وينذروا. والتصحيح من المرجع السابق.

ر: على

١٠ انظر: تفسير الآية ٨ من هذه السورة.

۱٦ ر: لا يبقهم؛ ن - لا يبقيهم.

۱۷ م: حباری.

ويقطع عنهم وجه المعرفة. فتفرقوا في الأرض رَجاء أن يظفروا بمن يزيل عنهم الشّبه ويُوضِح لهم الحجج والبراهين، فوصلوا إلى مقصودهم من جهة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم. أو يجوز أن يكون عندهم أن لا أحد في الأرض من جني أو إنسي يكذب على الله كما حكى الله عنهم بقوله: وَأَنَّا ظَنَنَا أَنْ لَنْ تَقُولَ الْإِنْسُ وَالْحِنُ عَلَى اللهِ كَذِبًا، فلما تحقق عندهم الكذب خافوا على أنفسهم أن يُبتلوا بها وأن يشتبه عليهم الصراط السوي، فتفرقوا في الأرض على رجاء أن يظفروا بمن يدلهم على الطريقة المُثلى حتى وجدوا رسول الله صلى الله عليه وسلم. ويجوز أن يكونوا لما صعدوا إلى السماء فرأوها مملوءة من الحرس والشهب أيقنوا أن ذلك لحادث محتر و خافوا حلول نقمة بأهل الأرض، فتفرقوا في البلاد لعلهم يصلون الله علم ذلك.

ثم الذي يُحقق لكون هذا الخبر وهو أن السماء قَدْ مُلِنَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا في حق الكفرة انقطاعُ الكهنة بعد ذلك، ولو كان الأمر على خلاف هذا لكانوا لا ينقطعون. لأن الشياطين كانوا يصعدون إلى السماء فيأتون الكهنة بما يسمعون من الأخبار ويُلقُونها إليهم فيضلوا بها الخلق، فلو لم يُمنعوا عن السماء لكانوا لا ينقطعون، ومن ادعى الكهانة اليوم فلا يجد عنده خبرا حادثًا سوى ما تلقفوه من ألسن الرسل عليهم السلام، وكان أمر الشهاب أمرا ظاهرا عرفته الكفرة فيما بينهم. فكانت هذه حجة سماوية برسول الله صلى الله عليه وسلم مقررة عند الكفرة رسالته، إذ لم يدع أحد منهم بكون الشهاب قبل أن يبعث النبي صلى الله على صدقه في مقالته. " والغم المستعان. "

ن: المعروفة.

ر م: ويجوز.

<sup>&</sup>quot; الآية ٥ من هذه السورة.

أ ر م: الحادث.

ن: خبرا.

<sup>ُ</sup> ر ث م: تحقق.

من الآية ٨ من هذه السورة.

ا ن - ولو كان.

<sup>°</sup> ن: يكون.

<sup>&#</sup>x27; ر: ومقالته.

<sup>ً&#</sup>x27; ن: والمستعان.

# ﴿يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنًا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا﴾[٢]

وقوله عز وحل: يهدي إلى الرشد فآمنا به، أي إلى الحق على ما ذكرنا بيانه في سورة الأحقاف في قوله تعالى: يَهْدِي إِلَى الْبَحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ. أ وقوله عز وحل: ولن نشرك بربنا أحدا، قال أبو بكر الأصم: إنهم كانوا من مشركي العرب فتبرءوا من الشرك بما استمعوا وسمعوا القرآن بقولهم: ولن نشرك بربنا أحدا، وقد يحتمل هذا الذي قاله. أ ويحتمل أنه لم يسبق منهم الإشراك بل كانوا من جملة الموحدين ولكنهم أحدثوا إيمانا بما سمعوا من القرآن وأحدثوا تبريا من الشرك. وقد يتبرأ المرء من الشرك عند ما يحدث له زيادة إيقان، وإن لم يسبق منه الإشراك، كما قال موسى عليه السلام: شبنحانك تُبثُ إلَيْكَ وَأَنَا أَوَلُ الْمُؤْمِنِينَ. أ

# ﴿ وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدًا ﴾ [٣]

وقوله عز وحل: وأنه تعالى جد ربنا ما اتخذ صاحبة ولا ولدا. اختلف في تأويل الجد، فمنهم من يقول بأن هذه الكلمة يُتكلم بها فيمن يظفر بكل ما يريده، فيوصف بأنه ذو حد. فحائز أن يكونوا أرادوا بهذا أن ربنا هو الظافر بكل ما يريده / لا يستقبله خلاف ولا تمسه (۱۵۰ حاحة. وعلى هذا التأويل قوله [عليه الصلاة والسلام]: «ولا يَنفَع ذا الجد منك الحد»، (أي من كان له الجد في الدنيا، فإذا كان في تقدير الله تعالى خلاف ذلك لم يغنه ذلك من عذاب الله شيئا. وإن كان هذا هو المراد، فمعناه أن من هذا وصفه يتعالى عن أن يكون له شريك

سورة الأحقاف، ٣٠/٤٦.

ر م – من.

أث: واستمعوا.

<sup>·</sup> جميع النسخ: قالوا. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٧٩ظ.

<sup>&#</sup>x27; م: الإيقان.

<sup>·</sup> سورة الأعراف، ١٤٣/٧.

ن: نتكلم.

<sup>^</sup> ن: مايريد.

۹ رم: خلافه.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: ولا يمسه. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; رم + الجد. إن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول في دبر كل صلاة مكتوبة: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له له لللك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت ولا معطي لما منعت ولا ينفع ذا الجدمنك الجد». (صحيح البخاري، الأذان ٥٥١؛ وصحيح مسلم، الصلاة ١٩٤).

أو يحتاج إلى صاحبة أو إلى اتخاذ ولد، لأن هذه الأشياء كلها أمارات الحاجة، ومن ظفر المكل ما يريده لم يقع له عاجة. وجائز أن يكون الجد صلة ومعناه: تَعَالَى رَبُّنَا. وجائز أن يكون الجد عبارة عن العظمة والرفعة، يقال: فلان جَدَّ في قومه، إذا عظم وشرُف فيهم. وقال الحسن: تعالى جدُّ ربنا، أي غِنَى رَبِنا. ألا ترى كيف ذكر الله تعالى عند ما نزه نفسه عن اتخاذ الأولاد بقوله: قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ هُو الْعَنِيُ. وقد ذكر اتخاذ الولد هاهنا على إثر قوله عز وجل: جَدُّ ربنا. ومنهم من يقول: تأويله مُلْكُ ربِنا، وجائز أن يكون أريد به قوة ربنا. فتعالى ربنا عن كل ما لو نسب إليه كان فيه نسبته إلى فعل الرذالة والتسفل. ثم الحق أن لا يتكلم [في] تفسير قوله: جد ربنا، هاهنا، لأنه حكاية عن مقالة الجن فمراد هذه الكلمة إنما يعرف بإخبار الجن.

ثم الشرك فيما جرى به الكتاب على أوجه أربعة. مرة على العبادة، بقوله عز وجل: وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِهِ أَحَدًا، ' وشرك في الحلق، بقوله عز وجل: أَمْ بَحَعَلُوا يَلْهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ، ' وشرك في الحكم، ' ابقوله تعالى: وَلَا يُشْرِكُ فِي مُكْمِهِ أَحَدًا، ' وشرك في الملك، بقوله: وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكُ فِي الْمَلْكِ. ' فثبت أن الشرك يقع مرة في العبادة، ' ومرة في الحلق، ' ومرة في الملك، ومرة في الحكم؛ فهم بقولهم: وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا، ' تبرءوا عن الشرك من هذه الأوجه الأربعة.

ن: كلها مارات.

ا ر: لحاجة.

۳ ث: ومن يظفر.

ا ر ث م – له.

<sup>\*</sup> تفسير الحسن البصري، ٢/٣٦٧؛ وتفسير عبد الرزاق، ٢/٣٥؟ وتفسير الطبري، ٢٩/٢٩؛ والدر المنثور للسيوطي، ٨/٨٨ ٢.

ت سورة يونس، ٦٨/١٠.

۷ ر ث م - لو.

مجيع النسخ – نسبته. والزيادة من الشرح، ورقة ٢٧٩ظ.

<sup>°</sup> الزيادة من المرجع السابق.

١٠ سورة الكهف، ١١٠/١٨.

١١ سورة الرعد، ١٦/١٣.

۱۲ ن: في الحكمة.

۱۳ سورة الكهف، ۲٦/۱۸.

المروعة المرابع المربع المربع الملك. مسورة الإسراء، ١١/١٧؛ وسورة الفرقان، ٢/٢٥.

١٥ ث: على العبادة.

١٦ ر م: في العباد.

١٧ الآية السابقة.

ثم إذا كان المجد عبارة عن الذي يَظفَر بكل ما يريده، ففيه ما ينقض على المعتزلة قولهم، لأنهم يزعمون أن الله تعالى أراد من كل كافر الإيمان، فإذا لم يؤمنوا فهو غير ظافر بما يريد على قولهم. ويدخل عليهم النقض من وجه آخر، وهو أنا قد بينا أن الشرك قد يقع مرة في الحلق، وهم ينفون خلق الأفعال عن الله تعالى، وإذا نقوا ذلك فقد جعلوا له في الحلق شِرُكا. وقد أخبر عز وجل أنه هو المتفرد بخلق الحلائق، فثبت أن الأفعال من حيث الحلق والإنشاء من الله تعالى، ومن جهة الكسب والفعل للحلق. فمن الوجه الذي يضاف إلى الله تعالى لا يجوز أن يضاف من ذلك الوجه إلى الحلق عندنا، فلا يقع في الحلق تشابه، لأنه لا يتحقق من العباد الفعل من الوجه الذي يتحقق من العباد الفعل عن الوجه الذي يتحقق ذلك الوجه في الحلق. ثم لا يقع في ذلك إشراك لأنه من الوجه الذي يضاف إلى الله تعالى لا يتحقق ذلك الوجه في الحلق. ثم لا لأن الإضافة إلى الحلق على جهة المحاز والإضافة إلى الله تعالى أ على جهة التحقيق. فكذلك إضافة الأفعال إلى الله تعالى إلى الله تعالى وإلى الحلق لا توجب الشرك لاختلاف الجهتين. والله الموق.

وقوله عز وحل: ما اتخذ صاحبة ولا ولدا، لأن اتخاذ الصاحبة من الخلق لغلبة الشهوة وهو منشئ الشهوات، فلا يحوز أن يغلبه ما هو تحلقه، فيبعثه ذلك على اتخاذ الصاحبة. وبهذا نرد العلى من زعم أن الملائكة بنات الله، والبنات يحدثن من الصاحبة، وهو تعالى لم يتخذ صاحبة فأنى تكون اله بنات. وقوله عز وجل: ولا ولدا، فالأصل أن الأولاد يرغب فيهم المرء لإحدى خصال: إما لما يناله من الوحشة فيطلب الولد ليستأنس بهم،

ر م: انتقض.

ر ت م: شركاء.

ن: المنفرد.

<sup>ً</sup> ر ن م: ولا يجوز.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: لا يحقق. والتصحيح م*ن الشرح، ورقة* ٢٨٠و.

جميع النسخ: يحقق.

<sup>`</sup> ن - في ذلك.

<sup>·</sup> جميع النسخ: لا يحقق. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ر م – لا يحقق ذلك الوجه في الخلق لأن الإضافة إلى الخلق على جهة المجاز والإضافة إلى الله تعالى.

رم: لا يجب؛ ن ث: لا يوجب. والتصحيح من المرجع السابق.

۱ ر: منسیع.

۱۲ ر: ترد؛ ن: يرد.

۱۲ ر ث م: تحدث من الصحابة وهو متعال لم يتخد صاحبة فأبي يكون.

أو يرغب فيهم لما حل به من الضعف فيريد أن يستنصر بهم، أو لما يخاف زوال ملكه فيطلب الولد ليأمن من زواله. وجل الله سبحانه وتعالى عن أن يلحقه وحشة أو يصيبه ضعف أو يخاف زوال الملك. فإذا كانت الطرق التي بها يُرغب في اكتساب الأولاد منقطعة في حقه لزم تنزيهه عن اتخاذ الأولاد. ولهذا ما ذكر عند ما ينسبه الملحدة إلى اتخاذ الأولاد [من] غناه بقوله: شبنحانة هُوَ الْعَنِيم، أي غني عن كل الوجوه التي تتوجه إلى اتخاذ الأولاد. وبالله التوفيق.

#### ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللهِ شَطَطًا ﴾ [٤]

وقوله عز وجل: وأنه كان يقول سفيهنا على الله شططا، فمنهم من ذكر أن سفيههم إبليس، وليس هذا براجع إلى الواحد على الإشارة إليه بل هو براجع إلى كل من يوجد منه فعل السفه. ألا ترى أنه إذا قيل: كان يقول مُسيئنا ' كذا، أو كان يقول فاسقنا كذا لم يُعْنَ به مسيء ولا فاسق' واحد على الإشارة، ' بل يراد به كل معروف بالإساءة والفسق، فعلى ذلك قوله: وأنه كان يقول سفيهنا، ليس بمقتصر على الواحد بل هو راجع إلى كل من يوجد منه ذلك.

ثم في هذه الآية دلالة أن النَّقر الذين استمعوا كانوا مؤمنين ولم يكونوا من أهل الكفر، لأنهم لو كانوا أهل شرك لكانوا لا يضيفون فعل السفه إلى غيرهم ويحرجون أنفسهم منه وقد وُجد منهم فعل السفه، ولو كانوا مشركين أيضا لكانوا يقولون مكان هذه الكلمة: وإنا كنا نقول على الله شططا، ليكون ذلك منهم توبة ورجوعا عما كانوا فيه من الشرك والكفر،

<sup>·</sup> جميع النسخ: بهم. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٨٠و.

<sup>ً</sup> رم: أن يستنصرهم.

<sup>&</sup>quot; ن + من.

ن – سبحانه.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: عند ما يشتبه. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>َ ﴿</sup> وَالَّوا اتَّخَذَ اللهِ ولذا سبحانه هو الغنيُّ له ما في السماوات وما في الأرض إِنْ عِنْدَكم من سلطان بهذا أتقولون على الله ما لا تعلمون﴾ (سورة يونس، ٦٨/١٠.

جميع النسخ: يتوجه. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: يرجع؛ ن: يراجع. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> رم – إلى الواحد على الإشارة إليه بل هو راجع.

۱۰ م: مسيئا.

١١ جميع النسخ: لم يعن به فاسق ولا مسيء. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ ر م: على الإساءة.

و شكرا. بما أنعم الله عليهم من عظيم النعم لم بأن هداهم للإيمان لا أن يضيفوا ذلك / إلى سفهائهم، [٥٥٢] فثبت أنهم كانوا مؤمنين. والشطط الجور، وقال بعضهم: الكذب، وقال بعضهم: الظلم. والشطط هاهنا الحَور، والجور ما أتوا به من القول الفاحش وهو الشرك بالله تعالى. وهذا يبين أن الجور قبيح في كل الألسن وفيما بين أهل الأديان. ألا ترى كيف سفَهوا من يقول على الله تعالى بالجور.

#### ﴿وَأَنَّا ظَنَنًا أَنْ لَنْ تَقُولَ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اللهِ كَذِبًّا ﴾ [٥]

وقوله عز وجل: وأنا ظننا أن لن تقول الإنس والجن على الله كذبا. ذكر أبو بكر الأصم أنهم كانوا اعتقدوا أن لله تعالى صاحبة وولدا، " بما شمعوا الجن والإنس يقولون ذلك، وكان عندهم أنهم في ذلك صادقون، فذلك المعنى هو الذي حملهم على القول بأن لله تعالى ولدا وصاحبة، فلما ظهر عندهم كذب من يدعى اتخاذ الولد والصاحبة تبرءوا عمن يقول ذلك، فثبت بهذا أنهم كانوا أهل شرك إلى ذلك الوقت. فلما استمعوا إلى قراءة الرسول صلى الله عليه وسلم ولاحت لهم الحجج وارتفعت عنهم الشبه " آمنوا به وتبرءوا من مقالتهم المتقدمة. وقد يحتمل غير ما ذكره أبو بكر من التأويل، وهو أن القوم " كانوا أنشئوا على الهدى والإيمان، فكانوا يظنون أن الجن والإنس على الهدى وأنهم لا يكذبون على الله تعالى حتى ظهر عندهم كذب الإنس والجن " بقولهم: إن لله " ولدا وصاحبة. وحائز أن يكون معناه أنا كنا نظن أن لا تسخو" نفس أحد من المتحنين بالكذب على الله تعالى بما أراهم الله قبح الكذب وقرر عندهم بالحجج والأدلة من المتحنين بالكذب على الله تعالى بما أراهم الله قبح الكذب وقرر عندهم بالمحجج والأدلة من المناذ الأولاد والصاحبة حتى ظهر عندهم ذلك بما أظهروه بألسنتهم.

ر ث م: النعمة.

ر: بأن عداهم

<sup>ُ</sup> ٿ: لا يجوز.

أ رم: تبين.

م: أن الله.

<sup>ً</sup> رم: ولا ولدا. «

٧ رم: الشبهة.

<sup>ً</sup> م: عن مقالتهم.

ر م: المقدمة.

ر م: أن القول.

<sup>ً &#</sup>x27; ن: بكذب الجن والإنس.

۱۲ ر: إن الله.

۱۱ ر ن م: أن لا يسخوا؛ ث: أن لا يسخو.

ثم الذي يدل على أن التأويل الذي ذكره أبو بكر ليس بمحكم أنه قد كان في الجن والإنس مصدّق يصف الله تعالى التنزيه، وقد كان فيهم من يقول بالولد والصاحبة، ألا ترى إلى قوله حكاية عنهم: وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ، وإلى قوله: وَأَنَّا مِنَّا الصَّالِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذٰلِكَ، ولا يحتمل أن يقع عندهم أن الفريقين جميعا على الصواب، ولكن كان في ظنونهم أن القوم عميعا على الهدى على ما هم عليه، فلما تبين عندهم الكذب من أولئك قالوا هذا القول. والنه أعلم.

﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا﴾[٦] وقوله عز وحل: وأنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقا، ذكر أن الإنس، وهم قوم من العرب، كانت إذا نزلت بواد استحارت بسيد الوادي، وقالت:

نعوذ بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه. ثم اختلف بعد هذا، فمنهم من ذكر أنهم كانوا يجيرونهم، ومنهم من زعم أنهم كانوا لا يجيرونهم وكان ذلك يزيد ' في رهق الإنس والجن. وقالوا: الرهق الخوف والفَرَق، ' كذلك روي عن أبي رَوْق. ' ومنهم من يقول: هو الذلة والضعف، فكانوا يزدادون الضعف والذلة والخوف والفرق المتناعهم عن الإعادة. "

<sup>ْ</sup> ث: له تعالى.

<sup>ُ</sup> الآية ١٤ من هذه السورة.

الآية ١١ من هذه السورة.

ر م: بأن القوم.

<sup>&#</sup>x27; ر ن ٺ: فلا تبين.

ر م: وذكر.

۱ ر ن م: بوا**دي**.

<sup>°</sup> ر ث م: يخبرونهم.

<sup>&</sup>quot; رم: لا يخبرونهم.

<sup>&#</sup>x27; ر: ترید.

ا ث: والغرق.

۱۲ رث م: أبي رؤف. أبو روق أحمد بن محمد بن بكر الهزاني. حدث هو وأبوه من قبله. وهو من أهل البصرة. يروي عن ميمون بن مهران الكاتب، وعبد الله بن شبيب المكي. روى عنه جماعة كثيرة منهم أبو الحسن أحمد بن محمد بن الجندي، وأبو بكر محمد بن إبراهيم بن المقرئ وغيرهما. ومات بعد سنة اثنتين وثلاثين وثلاث مائة (الأنساب للسمعاني، ۲۰/۱۲).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ر ث: الغرق.

١٤ ر ث م: عن الإعادة.

ومنهم من يقول بأنهم كانوا يجيرون من استجارهم، ولكن مع هذا كانوا يفرقون منهم ومن كيدهم في الأماكن التي لم يستجيروا فيها إليهم وفي غير الأوقات التي وقعت فيها الإجارة. وعلى اختلافهم اتفقوا أن الجن هي التي كانت تزيد الإنس رهقا. وقيل: إن هذا الفعل من الإنس وهو الاستجارة بهم شرك، لأن الله تعالى هو الجير، فكان الحق عليهم أن يستجيروا بالله تعالى ليدفع عنهم مكايد الجن وأن لا يروا لأنفسهم ناصرا غير الله جل جلاله، فإذا فزعوا في الاستجارة إلى الجن فقد رأوا غير الله تعالى يقوم عنهم بالذب والنصر، فكان ذلك منهم إشراكا. ولأن الجن أضعف من الإنس، ألا ترى أنها تختفي من الإنس وتتصور بغير صورتها وقا لئلا يشعر بها الإنس، وبلغ في ضعفها أنها لا تقدر على إتلاف أحد من البشر، ولا تقدر الله على سلب أموالهم ولا إفساد طعامهم وشرابهم. واستنصار القوى بالضعيف إراءة الذلة؛ فيخرج " تأويل من قال بأن الرَّهَق هو الذلة المنطق على هذا.

ومنهم من يقول بأن الإنس هي التي كانت تزيد ٌ الحن رهقا. وقالوا: الرهق التجبر والتكبر، وقيل: هو السفه والجهل، وقيل: ١٦ هو ١٧ المأثم. وقال القُتِيي: هو العيث ١٨ والظلم، ١٩

۱ ر م: يخبرون.

ن: من استخارهم.

<sup>ٔ</sup> ن: ترید.

أ ر ن ث: بأن هذا.

ن: الاستخارة.

<sup>ُ</sup> رم – هو.

۷ رم: لقوم.

<sup>°</sup> رم: يختفي من الأصل.

أ جميع النسخ: ويتصور. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٨٠ظ.

١ رم - الإنس؛ ن: الإنسي.

۱۱ ر ث م: ولا يقدر.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ن: واستبصار.

١٢ ر ن ث: الزلة فيخرج؛ م: الذلة فتخرج.

۱ ر ت م: هو الزلة.

۱۰ ن: يزيد؛ م: يريد.

ر م – وقيل.

۱۱ ر ت م: هي.

<sup>1^</sup> ر ث م: هو العبث. العيث: الإسراع في الفساد والأحد بغير رفق (لسان العرب، «عيث»).

١٩ ر م: في الظلم.

يقال: فلان مرهق في دينه إذا كان مفسدا. ووجه زيادة الرهق هو أن الرؤساء من الجن كانواً ﴿ يرون لأنفسهم الفضل على أتباعهم من الجن وعلى الإنس جميعا بما رأوا من افتقار الإنس إليهم حتى احتاجوا إلى الاستعاذة بهم، فكان يتداخلهم الكبر من ذلك ويزدادون به تجبرا وتعظما، " فكان ذلك يمنعهم عن النظر في حجج الرسل. وكذلك أكابر الكفرة من الإنس كانوا يمتنعون عن الإجابة للرسول صلى الله عليه وسلم بما يرون لأنفسهم من الفضل على من سواهم. ألا ترى ۚ إلى قوله تعالى: وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَوْيَةٍ أَكَابِرَ مُحْرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيهَا ۚ الآية. فمن زعم أن الرهَق هو° الإثم أو السفه أو الجور أو الظلم أو العيث " يرجع كله إلى هذا المعني الذي ذكرنا، لأن سفههم هو الذي كان يحملهم على التجبر والتكبر، لأنه كان لا يستعيذ بهم إلا الجاهل السفيه، وليس في إعاذة الجاهل السفيه منقَّبَة مما يُتكبرَّ لأحلها وهم بتكبرهم [٣٥٨٤] ازدادوا مأثماً وبُعدا من رحمة / الله تعالى. والله أعلم.

# ﴿وَأَنَّهُمْ ظُنُوا كَمَا ظَنَنتُمْ أَنْ لَنْ يَبْعَثَ اللَّهُ أَحَدًا﴾ [٧]

وقوله عز وجل: وأنهم ظنوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحدا، فحائز أن يكونوا نفوا القدرة عن الله تعالى بالبعث لما لم يشاهدوا البعث ورأوه أمرا حارجا عن طوقهم وقواهم، فظنوا أن القدرة لا تنتهي إلى هذا، لا أن يكونوا نفوا خروج البعث عن حد الحكمة، لأنهم لو أرادوا به نفي البعث لكانوا يقتصرون على قولهم: لن يبعث الله، فلما وصلوا به الكلام الذي يتكلم به للتأكيد وهو قوله: أحدا، دل أنهم نفوا القدرة. وجائز أن يكونوا ظنوا أن لن يبعث ' الله لأنه أمر حارج عن ' الحكمة، إذ ' ليس من الحكمة أن يُهلَك

رم – كانوا.

ن: وتعاظما.

رم:ألايري.

سورة الأنعام، ١٢٣/٦.

ر ث م. أو العبث.

ر ث م - السفيه.

ر: منفية؛ م: منفبة.

ر ث م: إثما.

ر: أن لا نبعث؛ ن ث: أن لا بعث.

جميع النسخ: من. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٠ظ.

۱۲ : أنه.

ثم يُعاد بل إذا أريد الإبقاء لم يُفْنَ حي لا يُخوج إلى الإعادة. ثم هذا الكلام ليس بحكاية عن الجن بل الله تعالى أخبر أن الجن ظنت أن لا بعث كما ظننتم أنتم. وقوله عز وحل: ظننتم، في الظاهر إشارة إلى الإنس جملة مسلمهم وكافرهم، ومعلوم بأن المسلمين لم يكونوا يظنون ذلك، بل قد أيقنوا بالبعث، ولكن معناه أن الكفرة من الجن ظنت أن لا بعث كما ظنت الكفرة منكم أيها الإنس.

ثم أفي هذه الآية إبانة أنهم كانوا يقولون: لا بعث، بالظن ليس بالعلم. والذي حملهم على الظن إعراضهم عن السبب الذي يوجب القول بالبعث، وكل يأنف بطبعه أن يكزم الظنون، وفيه أن دعاء وترغيب إلى النظر في حجج البعث وترك الاعتماد على الظنون. ثم ذكر النحويون أن ما كان أبتداؤه بالكسر في هذه السورة أعني حرف "إنّ" فهو حكاية عن الجن، نحو قوله تعالى: قَقَالُوا إِنّا سَمِعْنَا قُرْآتًا عَجَبًا، وما كان فيه من الحكاية لا عن الجن فحقه أن يقرأ بالنصب، فاختاروا النصب في قوله عز وجل: وأنهم ظنوا كما ظننتم، لما ليس هو بحكاية عن قول الجن. والله أعلم.

# ﴿ وَأَنَّا لَمَسْنَا السَّمَاءَ فَوَجَدْنَاهَا مُلِنَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا ﴾ [٨]

وقوله عز وحل: وأنا لمسنا السماء فوجدناها ملئت حرسا شديدا وشهبا، فحائز أن يكون لمسهم السماء ليحدوا أبوابها فيدخلوا فيها للاستماع، ' إذ أخبارها ليست في حملة آفاق السماء ولا أبوابها محيطة بحملة السماء، فكانوا يلمسونها ليظفّروا بأبوابها فيدخلوا فيها. وحائز أن يكون أريد من لمس السماء لمس أبوابها، فكانوا يلمسون أبوابها ' ليفتحوها فيدخلوا فيها فيستمعوا ' إلى الأخبار.

ر م: إذا زيد؛ ث: ثم يعابل إذا أريد.

<sup>ً</sup> ر: لي يغني؛ ن: لمن يُفن؛ م: لن يفني.

<sup>&#</sup>x27; رم - أخبر.

ا رم – ٹم.

<sup>°</sup> ر ث م: بالطبعه.

ت جميع النسخ: ففيه. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٨١و.

ر ن م: في الحجج.

<sup>′</sup> رم: أن كان.

الآية ١ من هذه السورة.

<sup>&#</sup>x27; م: للاستمتاع.

<sup>ً &#</sup>x27; ر م ليظفروا بأبوابها وجائز أن يكون أريد لمن أبوابها.

۱ ر ث م: فیستمعون.

وقوله عز وجل: فوجدناها ملئت حرسا شديدا وشهبا، فحائز أن يكون بعض الأبواب ملئت من الحرّس وبعضها من الشُّهب، فإن أتوا إلى الأبواب التي ملئت من الحرّس دفعتهم الحرس وطردتهم، وإن أتوا إلى الأبواب التي فيها الشهب تبعتهم الشهب، كما قال عز وجل: ويُقدَّذَفُونَ مِنْ كُلِّ بحانِبٍ. وجائز أن يكون الأبواب كلها مملوءة من الحرس والشهب جميعا، لأن الحرّس لم يمتحنوا بالحراسة خاصة بل امتُجنوا بها وبغيرها من الأعمال، فحائز أن يكون اشتغالهم بذلك الأعمال يمنعهم عن الحرس، فإذا رأوا استراق السمع في وقت شغلهم تبعهم الشهاب الثاقب وقذفهم عن مرادهم. وجائز أن يصعد الجن إلى المكان الذي لا يراهم الملائكة ويسمع الجن كلامهم، لأن المرء قد يتكلم بكلام فينتهي صوته إلى حيث لا يراه البصر، فيكون الشهب تحت الحرّس فيُقذّفون عنها بالشهب. والله أعلم.

﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَهَنْ يَسْتَمِعِ الْآنَ يَجِدُ لَهُ شِهَابًا رَصَدًا ﴾ [٩] وقوله عز وجل: وأنا كنا نقعد منها مقاعد للسمع فمن يستمع الآن يجد له شهابا رصدا، وقيل: الشهاب من الكواكب والرصد من الملائكة. الأصل في ذلك أن الجن قد حبسوا وقت مبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم عن خبر السماء وكانوا يسترقون السمع قبل ذلك حتى انقطع أمر الكهنة، ولا يجوز أن يأتوا بخبر السماء وقت مبعث النبي صلى الله عليه وسلم حتى كان [لا] يعتلط أمر الكهنة بأمره صلى الله عليه وسلم، فحبسوا عن الصعود إلى السماء وإنيان الخبر عنها حتى انقطع أمر الكهنة ، فحاءهم الرسول بعد ذلك ليعلموا أن ذلك ليس بكهانة وإنما هو وحي يأتيه من السماء، إذ لو كانت كهانة كان غيره لا يمنع عن مثله كما في سالف الزمان. فهذه الآية كأنها وحكاية عن قول الحن الكهنة من وحموا إلى قومهم منذرين قالوا هذا كلَّه لقومهم.

سورة الصافات، ۸/۳۷.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: به وبغيره.

جميع النسخ: تبعتهم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨١و.

ن + قيل حبسوا وقت مبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم.

رم: أنفع من الكهنة؛ ث: انقطع من الكهنة.

<sup>·</sup> جميع النسخ: كان يختلط. والزيادة من المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> ث – عنها.

تجميع النسخ: ثابتة. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: كأنه. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۰ ن – ا<del>لج</del>ن.

﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرِي أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَنْ فِي الْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾ [١٠]

وقوله عز وحل: وأنا لا ندري أشر أريد بمن في الأرض أم أراد بهم ربهم 'رشدا، فهو يحتمل وجهين. أحدهما لا ندري ما قُطعت بالحَرَس والشُّهُب أخبارُ السماء عن أهل الأرض وحُبِس الذين يصعدون السماء عن أخبار السماء، ويُقْذفون من كل جانب ۗ أريد ْ بأهل الأرض الشر، وهو إنزال العذاب عليهم، أم أريد° بهم أن يُرسَل إليهم وسول يُرشدهم. وجائز أن يكونوا أيقنوا أن أخبار السماء إنما انقطعت عن أهل الأرض بما يرسل إليهم من الرسول، فيكون الرسول هو الذي يخبرهم بما لهم إليه من حاجة، ولكنهم لم يدروا أنه أريد بهم الرَّشَدُ بإرسال الرسول أو الشر، لأنهم كانوا علموا أن من آمن بالرسول المبعوث ونظر إليه بعين الاستهداء والإرشاد<sup>٧</sup> فقد رشد، ومن نظر إليه بعين الاستخفاف والاستهزاء أَسْتُؤْصِلْ^ فلم يدروا أيكذِّبون الرسول فيجلِّ بهم الهلاك في العاقبة، أو يصدقونه فيَرْشَدوا به. وهذا يبين ۚ أن العواقب في الأشياء هي المقصودة، وأن الحكيم `` ما يفعل من الأمر يفعله `` للعواقب. وفي هذا / إبانة أن الجن من المسلمين لم يكونوا معتزلة، إذ من قول المعتزلة أن الله تعالى [٥٩٥٣] لا يفعل بعباده إلا ما هو أصلح لهم ً ' في الدين والدنيا في حقهم، والجن قد أيقنوا أن الله تعالى قد يريد الشر بمن يعلم أنه يؤثر فعل الشر على فعل الخير، ويريد الخير بمن يعلم أنه يؤثر "` [فعل الخير] ١٤ على فعل الشر.

ن - ربهم.

ن: لا يدرى.

جميع النسخ + دحورا. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨١و.

ر ثم - أريد.

ر ن: أو أريد.

رم - إليهم.

م: والاسترشاد.

ر ث م: استوصلوا.

رم: نبين.

۱۰ ن: وأن الحكم.

۱۱ ن م: بفعله.

۱۲ ن - لهم.

جميع النسخ: يؤثره. والتصحيح من المرجع السابق.

١٤ الزيادة من المرجع السابق.

#### ﴿ وَأَنَّا مِنَا الصَّالِحُونَ وَمِنَا دُونَ ذَٰلِكَ كُنَّا طَوَائِقَ قِدَدًا ﴾ [١١]

وقوله عز وجل: وأنا منا الصالحون ومنا دون ذلك، قال بعضهم: الصالحون هم المؤمنون، ودون ذلك هم الكافرون. ويشبه أن يكون الصالحون، ودون ذلك ليس على الإيمان والكفر، لأن هذا قد ذكر فيما تقدم من الآيات بقوله: وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ، ولو كان التأويل على ما ذكروا لكان يقع موقع التكرار، ولكن تأويله عندنا وأنا منا الصالحون، أي منا مَن عُرف بالصلاح والسِّشُو منا دون ذلك وهم الفسقة، فيكون فيه إبانة أن كل أهل دين فيهم الصالح المرضيُ وفيهم الفاسق المفسد في دينه؛ قال الله تعالى: وَأَنْكِحُوا الْأَيَامَى مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ، ولو لم يكن منا غير صالح لم يكن لاشتراط الصالحين معيً، وكقوله تعالى: وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ، فلو لم يكن منا أهل فسق لم يقل هذا.

وقوله عز وحل: كنا طرائق قِلَدا، أي أهواء متفرقة، ولم يذكروا في الأهواء المتفرقة الأصلح والأدون وذكروا في ذلك عند ذكر الفاسق والصالح، لأن أهل الأهواء كل [منهم] في نفسه أنه هو المحق وغيره على الباطل، وأما الفاسق فهو يَعرف أنه يتعاطى بفسقه ما لا يحل له ويرتكب ما نهي عنه، وكذلك كل من شاهد فسقه يعرف أنه على الباطل. وإذا كان ' كذلك ظهر الدون فيه وظهر الصالح ولم يظهر ذلك في اعتقاد المذاهب فلم يتكلم فيه بالدون والصالح. ثم الطرائق الهي المذاهب والأهواء، والقِدد القِطعَ، يقال: قدَّه الى قطعه، فمعناه أنا كنا على مذاهب متفرقة وأهواء متشتة. "ا ففي الآية أن في الجن أهواء متفرقة كما أن أ ذلك في الإنس.

ن: هد.

<sup>ً</sup> ر م: دون.

<sup>&</sup>quot; الآية ١٤ من هذه السورة.

<sup>\*</sup> النِّيشر: الحياء والجخر والعقل (لسان العرب، «ستر»).

<sup>°</sup> سورة النور، ۲۲/۲٤.

ر م: الاشتراط.

۲/٦٥ سورة الطلاق، ٢/٦٥.

<sup>ُ</sup> رِثْم+ فِي. '

ا ر ت م: ذكروا

ا رم: إذا كان.

۱ ر ن: ثم الطريق.

<sup>٬</sup>۱ ر ن م: قد.

۱۲ رات: متسننة.

۱۴ ن ث - أن.

والأصل فيه أن طريق معرفة المذهب والدين الفكرُ والاجتهاد ليوصَل به الى الحق، والمحتهد قد يصيب الطريق مرة ويَزيغ عنه أخرى، فلهذا ما أصاب البعض من الخلائق الطريق المستقيم ومنهم من زاغ عنه. ويعلم بهذا أن سبيل الجن في التوحيد وسبيل الإنس واحد وهو الفكر والاجتهاد، اوأن فيهم آيات متشابهة كما في الإنس إذ عن المتشابه يتولد الزيغ، لذلك تفرقوا على أهواء متفرقة عنلفة. وأما أسباب الفسق مجتمعة، فيعرف بالمعاينة فيظهر الأدون والأرفع في الدين.

# ﴿ وَأَنَّا ظَنَنَا أَنْ لَن نُعجِزَ اللَّهَ فِي الْأَرْضِ وَلَنْ نُعْجِزَهُ هَرَبًا ﴾ [١٢]

وقوله عز وحل: وأنا ظننا أن لن نعجز الله في الأرض ولن نعجزه هربا. ذكر أبو بكر الأصم أنهم على كفرهم ظنوا أن لا يعجزون الله تعالى، ولكن أكثر أهل التأويل ذكروا أن الظن هاهنا في موضع العلم. ويؤيد تأويلهم قراءة حفصة رضي الله عنها فإنها كانت تقرأ "وأنا علمنا أن لن نعجز الله في الأرض فَرَرةً ولن نسبقه هَرَبا". أم فقوله: لن نعجز الله في الأرض، أي لن نفوته ولا يتهيأ لنا أن نعجز الله بأهل الأرض عن إيصال أن نقمته وعذابه إلينا. ويخرج قوله: هربا، العلى ذلك أي لو فررنا أن من عذابه لن نعجزه أن لا يعذبنا والفرار قد يكون بدون الطلب، قال الله عز وجل: فَيْرُوا إِلَى الله إِنِي لَكُمْ مِئهُ نَذِيرُ مُبِينً ولم يرد به الفرار من الطلب، وأما الهرب فإنه لا يكون إلا عن طلب، فكأنهم قالوا: لا يتهيأ لنا الفرار عن عذاب الله تعالى لكثرة الأعوان والأنصار ولا يعجزه ألا هربنا عن طلب.

ر: للتوصل؛ ث: التوصل؛ م: المتوصل.

ر ث م: وله اجتهاد.

<sup>ُ</sup> ن – متفرقة.

جميع النسخ: أنه. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨١ظ.

<sup>ٔ</sup> رم: ذکر.

<sup>&</sup>lt;sup>ا</sup>ر ث م: أنا.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> رن ث: قرره.

<sup>&</sup>lt;sup>^</sup> قارن عا ورد في تفسير مقاتل بن سليمان، ٢٠٦/٣.

٩ جميع النسخ: لن يفوته. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨١ظ.

۱۰ ر: شر إيصال.

١١ ن م: فرره.

۱۲ ر م: لو قررنا.

١٢ سورة الذاريات، ٥٠/٥١.

الن: ولا تعجزه.

أو أن يكون قوله عز وجل: لن نعجز الله في الأرض وإن دخلنا ' تحت تُخوم الأرضين ولن نعجزه بالهرب على وجه الأرض، فيكون فيه إقرار بأنا لا نقدرٌ بالحيل والأسباب أن نحترز ً من عذاب الله عنه تعالى، كما يتهيأ الاحتراز عن ملوك الأرض بالحيل والأسباب.

ثم مثل هذا الكلام يصدر عن أهل الإسلام، لأن مثل هذا الكلام إنما يتكلم به من يخاف حلول نقمة الله تعالى عليه والذي أيقن° بالبعث ويذكر مُقامه بين يدي ربه. وأما أهل الكفر فلم يؤمنوا بالبعث حتى يحملهم حوف العاقبة على النظر في مثل هذا، فثبت أن هذه المقالة صدرت عن أهل الإسلام ليس عن أهل الكفر كما أذكره أبو بكر الأصم. لا والله أعلم.

﴿ وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا الْهُدَى آمَنًا بِهِ فَمَن يُؤْمِنْ بِرَبِّهِ فَلَا يَخَافُ بَحْسًا وَلَا رَهَقًا ﴾ [١٣]

وقوله عز وجل: وأنا لما سمعنا الهدى آمنًا به، فالهدى هو الدعاء إلى الحق، فيحتمل أن يكون لما دُعينا^ إلى الحق وهو القرآن آمنا به، ألا ترى إلى قوله تعالى: يَهْدِي إِلَى الْحَقَّ، ۚ أَي يدعو إليه، وقال الله في أول السورة: ' يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ. ' ا ويجوز أن يكون الهدى هو الاهتداء، أي لمّا سمعنا ما به [الهدي] ١٦ اهتدينا. وظن أبو بكر الأصم أنهم كانوا كفرة إلى أن سمعوا الهدى فآمنوا به، لأنه لو كانوا على الهدى من قبل لكان الإيمان منهم سابقا فلا يكون بقوله: آمنا به -وقد آمنوا من قبل- معنى. وليس يثبت كفرهم بما ذكر، لأنه قد يجوز أن يكونوا على الإيمان فلما سمعوا ١٦ الهدى أحدثوا إيمانا بهذا الهدى على ما سبق منهم من الإيمان بالجملة،

ث: وإن دخلتا.

م: لا يقدر.

ن: أن يحترز.

ن: من الله.

ر ث م: أتقن.

ر م - كما.

ر ث م + أن هذه المقالة صدرت.

م: فأدعينا.

<sup>﴿</sup>قالوا يا قومنا إنا سمعنا كتابا أنزل من بعد موسى مصدقا لما بين يديه يهدي إلى الحق وإلى طريق مستقيم﴾ (سورة الأحقاف، ٣٠/٤٦).

١٠ ن: قال في أول السورة.

١١ الآية ٢ من هذه السورة.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> الزيادة من *الشرح، ورقة* ۲۸۱ظ.

۱۳ ر م: فلا سمعوا.

ألا ترى إلى قوله عز وحل: فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا. ' وقال: لِيَزْدَادُوا إِيمَانًا مَعَ إِيمَانِهِمْ، ' أي زادوا إيمانا بالتفسير على ما سبق منهم من الإيمان بالحملة، لا أنهم لم يكونوا من قبل مؤمنين فأحدثوه للحال. وكذلك / قال: إهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ، " وقد هُدوا الصراط المستقيم ولكنهم [٣٥٨٥] يريدون بهذا الدعاء أن اهدنا بالإشارة إليه والتعيين الصراط المستقيمَ على ما هديتنا في الجملة. فكذلك إحداثهم الإيمان بما سمعوا من الهدى لا ينفي عنهم الإيمان فيما سبق من الأوقات، بل يجوز أن يكونوا مؤمنين من قبل، ثم يحدثون الإيمان بكل أمر يجيئهم من عند الله عز وجل، ولا يدل إيمانهم به على أنهم لم يكونوا من قبل مسلمين. والله أعلم.

وقوله عز وجل: فمن يؤمن بوبه فلا يَخاف بَحْسا ولا رَهَقًا، ﴿ قَالَ رَحَمُهُ اللهُ: ﴾ إنه لا أحد من أهل الإيمان من جين ولا إنسي يخاف البخس والرهق من الله تعالى إلا المعتزلة، فإنهم يخافون ذلك لأنهم ليسوا يُخرجون مرتكبي الكبائر من الإيمان، ٢ ثم يطلقون القول فيهم أنهم يخلّدون في النار، وفي التخليد خوف البخس والرهق، بل فيه ما يزيد على البخس؛ لأن البخس هو النقصان، وفي التخليد ذهاب منفعة الإيمان ومنفعة الخيرات التي سبقت منهم. وقال تعالى: رَبّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنًا، ١ والمعتزلة يزعم أنه لو أخذهم بالخطأ والنسيان كان حائرا. ٢ وقال: رَبّنَا لَا تُزغ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا، ٢ وهم يزعمون أنه لو أزاغ قلوبهم بعد الهدى كان ذلك منه جورا وظلما، فهم أبدا على خوف من جور ربهم.

ا ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزَلَتَ سُورَةَ فَمَنْهُمْ مِنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذَهُ إِيمَانًا فَأَمَا الذِّينَ آمَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشُرُونَ﴾ (سورة التوبة، ١٢٤/٩).

 <sup>﴿</sup> وَرَبُّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُو

<sup>ً</sup> رم: لتفسير.

رم – لا.

<sup>°</sup> سورة الفاتحة، ٦/١.

<sup>ً</sup> ث – الإعان.

ر م – من الإيمان.

رم – شن اويفان. ^

<sup>ً</sup> ر م – لأن البخس.

<sup>ٔ</sup> م + سبقت. ۱۰ - تا تا تا ۱۳ م

۱ سورة البقرة، ۲۸٦/۲.

أن: بالخطيا.

۱۱ ر م: جائزا.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> سورة آل عمران، ۸/۳.

ونحن نقول بأنه لو أخذهم به كان يكون ذلك منه عدلا، وإذا عفا عنهم كان ذلك منه إنعاما وإفضالا؛ فنحن ندعو الله تعالى ونتضرع إليه أن لا يعاملنا بعدله فنَهْلِكَ بل يعاملنا بالإفضال والإنعام. وعلى قول المعتزلة من ارتكب كبيرة رُدَّت عليه حسناته وصار عدوًا لله تعالى وخلد في النار أبدا الآبدين. والله يقول: إنَّ الله لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا [وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا]. وأولى الحسنات التي تُستوجَب عليها المضاعفة هو الإيمان بالله تعالى، فلا يجوز أن يُخلد في النار ويُذهب عنه منفعة الإيمان. تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا.

ثم قوله: بخسا ولا رهقا، يحتمل وجهين. أحدهما البخس النقصان أي لا يُنقص من حسناته، والرهَق الظلم -كقوله تعالى: فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا- لا بأن أُ يُحْمَل عليه من سيئات ارتكبها غيره. والثاني فلا يَخاف بخسا، أي لا يقبَل حسناتِه أَ إذا تاب، ولا رهقا، أي يظلم فلا يحسِب له من حسناته لا شيئا.

# ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَٰئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا ﴾ [١٤]

وقوله عز وجل: وأنا منا المسلمون ومنا القاسطون، فالقاسط الجائر والمقسط' العادل. ثم في العدل ثلاث لغات، يقال: عدل عنه إذا مال وجار، وعدل به إذا جعل شريكا وعديلا، وعدل فيه إذا حكم بالعدل. وقوله عز وجل: فمن أسلم فأولئك تحروا رشدا، التحري والتوخي " هو القصد، فكأنه يقول: [فقد] " قَصَدَ قضد " الرشد بالإسلام.

ر ث م – من.

ا رام – وخلد.

الزيادة من الشرح، ورقة ٢٨٢و. سورة النساء، ٤٠/٤.

<sup>ٔ</sup> ث م: والو.

<sup>°</sup> جميع النسخ: يستوجب.

٦ م: أحدها.

 <sup>﴿</sup> وَمِن يَعْمَلُ مِن الصَّالَحَاتُ وَهُو مؤمنَ فلا يُخافُ ظلما ولا هضما ﴿ (سورة طه، ١١٢/٢٠).

<sup>^</sup> ن ت: فإن يحمل.

ر م: حسنا.

١٠ ر م: أي فظلم فلا يحسب له حسناته.

١١ ر م - والمقسط.

۱۲ ث: والترحي.

١٣ الزيادة من المرجع السابق.

۱۴ ر ث م – قصد.

#### ﴿وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَّبًا﴾ [١٥]

وقوله عز وحل: وأما القاسطون فكانوا لجهنم حطبا، قال أبو بكر الأصم: دلت الآية على أن للجن لحما ودما كما للإنس، لأنه قال في الإنس: وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجِجَارَةُ، فلو لم يكونوا لحما ودما لم يصيروا لجهنم حطبا. ولكن هذا لا يدل [على ذلك]، لأن اللحم من شأنه أن يحترق وينضج ولا يصلح أن يكون وقودا، ولكن الله تعالى باللطف صير لُخمان الإنس وقودا ليس أن صار حطبا بما كان لحما. فليس في الآية دلالة ما ذكر، بل فيه أن الجن قد امتحنوا بالعبادة كما امتُحن بها الإنس، وأنهم إذا عصوا ربهم استوجبوا العقاب مثل ما يستوجبه الإنس.

ثم ذكر عن أبي حنيفة رحمه الله أنه قال: ليس للجن ثواب وعليهم العقاب إذا عصوا. ومعنى قوله: ليس لهم ثواب عندنا ليس يريد به أن الله تعالى لا يرضى عنهم إذا عبدوه ولا يَعظُم منزلتهم عنده، ولكنه يريد به أن الذي وعد للإنس من المآكل والمشارب والأزواج الحسان والحور في الجنة على الخلود ليس لهم، لأن الوعد من الله تعالى بها حرى للإنس ولم يَجِرُ الوعد للجن ولا ذُكر ذلك في شيء من القرآن. والذي وعد به الإنس طريقه الإفضال والإنعام لا أن يكون ذلك حقا للإنس قبله، فإذا لم يَجُرِ الهم الوعد بذلك لم يجب القول لهم بالموعود. وأما العقاب فإن الحكمة توجب التعذيب لمن كفر به، فلا يجوز أن يكون الحكمة توجب التواب. والله الموقق.

ا ر ن م: أن الجن.

ا سورة التحريم، ٦/٦٦.

<sup>&</sup>quot; ن – قال أبو بكر الأصم دلت الآية على أن الجن لحما ودما كما للإنس لأنه قال في الإنس وقودها الناس والحجارة فلو لم يكونوا لحما ودما لم يصيروا لجهنم حطبا.

ر م: وينتضج.

<sup>°</sup> ر ث م: أن يكونوا.

أ أي في قوله تعالى: ﴿وَأَمَا القَاسِطُونَ فَكَانُوا لِحَهُمْ خَطِّبا﴾.

أم: بالعبادة.

<sup>ُ</sup> ن: فإنهم.

ر ن م: طريقة.

ن: فإذا لم يجز.

<sup>`</sup> ن: يوجب.

۱۲ ن: يوجب.

# ﴿وَأَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُمْ مَاءً غَدَقًا﴾[١٦]

وقوله عز وجل: وأن لو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم ماء غدقا، اختلف فيه. فمنهم من قال: طريقة الهدى، ومنهم من قال: طريقة الكفر.

ا) فمن قال: المراد هو طريقة الهدى قالوا: إن الطريقة المعروفة المعهودة هي طريق الله تعالى، فعند الإطلاق ينصرف إليه، كالدين متى ذكر مطلقا ينصرف إلى دين الحق، وكذلك السبيل المطلق. قال الله تعالى: إهدئا الصّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ، وهو الإسلام. ثم يخرج هذا على وجوه. أحدها ينصرف إلى الكفرة أنهم لو استقاموا على الطريقة، أي لو أجابوا إلى ما يدعون إليه من الهدى لأسقيناهم ماء غدقا، أي وستعنا عليهم العيش وكثرنا أموالهم. ويكون ذكر الماء هاهنا كناية عن السعة، لأن سعة الدنيا كلها يتصل بالماء، والماء أصلها، ويكون ذكر الماء هاهنا كناية عن السعة، لأن شعة الدنيا كلها يتصل بالماء، والماء أصلها، ينزل من السماء الماء وهو المطر وجعل ذلك رزقا إذ هو أصل رزق الخلق، فكذلك ذكر الماء هاهنا كناية عن السعة من الوجه الذي ذكرنا. فإن كان على هذا فيكون الخطاب راجعا إلى الوقت الذي كانوا ابتُلوا فيه بالقحط واليّنِينَ، فوعد لهم أنهم لو أحابوا إلى ما دعوا إليه يرفع عنهم القحط والسنين ويوسّع عليهم في الرزق؛ وهو كقول نوح وهود " وهود" وغيرهما" ووغيرهما" ووغيرهما" ووغيرهما" والأولاد ونحوه.

ا ر: يتصرف.

۲ سورة الفاتحة، ٦/١.

ن: إلى الكفر.

ر م – العيش.

<sup>°</sup> سورة الذاريات، ۲۲/۵۱.

<sup>.</sup> ر ث م: ماء.

<sup>ُ</sup> ن - فوعد لهم أنهم لو أجابوا إلى ما دعوا إليه يرفع عنهم القحط والسنين.

<sup>^</sup> ر م: قول.

<sup>﴿</sup> فَقَلْتُ استغفروا ربكم إنه كان غفارا يُرسلِ السماءَ عليكم مِذْرارا﴾ (سورة نوح، ١٠/٧١–١١).

<sup>`` ﴿</sup> وَيَا قَوْمُ اسْتَغَفَرُوا رَبَّكُم ثُمْ تُوبُوا إِلَيْهُ يَرْسُلُ السَّمَاءُ عَلَيْكُمُ مَدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قَوَةً إِلَى قُوتَكُمْ وَلا تَتُولُوا بَحْرِمِينَ﴾ (سورة هود، ٢/١١°).

الشهر الله القرى أمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون (سورة الأعراف، ٩٦/٧).

۱۲ ر م: ووعد.

۱۳ ر ث م: الأمطار.

ويجوز أن يكون هذا في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإنهم كانوا في أول الإسلام في ضيق الحال وشدة من العيش، وكانوا يتفرقون في الشعاب والأودية لشدة ما حل بهم من الجوع ليصيبوا من عُشبها. لله وعند اشتداد الحال يخاف التغيير من أهلها والتبديل؛ فؤعدوا السعة في العيش أن لو استقاموا على الطريقة التي كانوهم عليها أي داموا عليها و لم يبدلوا الدين الحق والهدك بالباطل، كما وعد لهم النصر والظفر على الأعداء مع قلة أنصارهم إن داموا على الإسلام. ويحتمل ما قال بعضهم: إن تأويل قوله عز وجل: وأن لو استقاموا على الطريقة، أي لو أسلم أهل الأرض كلهم جميعا لوستعنا عليهم الدنيا وكترنا أموالهم وأولادهم حتى يُفتنوا فيها ويُمتحنوا لا بمحن شديدة، فيتحمّل البعض منهم فيبقّوا مؤمنين والا يتحمّل البعض منهم فيبقّوا أو يعودوا إلى ما كانوا عليه من الكفر حتى لا يقع التخلف في وعدنا. وهم لو استقاموا على الطريقة و لم يَبغُوا أدى ذلك إلى خلف الوعيد، لأنها لا تملاً إذا داموا على الطريقة و لم يبغوا. ويكون الحكمة في بغيهم أن يعرف الخلقُ أن الله لم يخلقهم لمنافع تحصل له، الطريقة و لم يبغوا. ويكون الحكمة في بغيهم أن يعرف الخلقُ أن الله لم يخلقهم لمنافع تحصل له، الطريقة و لم يبغوا. ويكون الجملة لكان يسبق إلى الأوهام أنه إنما خلقهم لمنافع نفسه. الطريقة المستقيمة وظهرت الموالاة في الجملة لكان يسبق إلى الأوهام أنه إنما خلقهم لمنافع نفسه.

<sup>&#</sup>x27; ن – ويجوز.

<sup>·</sup> ر ث م: من عیشها.

ن. تخاف.

<sup>\*</sup> جميع النسخ: النفس. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٢ظ.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م: وأن.

أ ث: أبصارهم.

ݣ كما في قوله تعالى: ﴿ولا تَهِنُوا ولا تَحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين﴾ (سورة آل عمران، ١٣٩/٣).

<sup>&#</sup>x27; ر: تاريله.

<sup>ٔ</sup> ث م: حميع.

<sup>َ</sup> ر: فيمتحنوا. ..

۱۱ رم: فيبقوا.

العل المؤلف رحمه الله يشير إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَئَا لَآتِينَا كُلْ نَفْسَ هَدَاهَا وَلَكُنْ حَقَ القول مِنْ لأملأن جَهْنَمُ مِن الْجِنَّة وَالنَّاسُ أَجْعَيْنَ ﴾ (سورة السجدة، ١٣/٣٢).

ر ن ث: لأنه لا يملأ؛ م: لأنه يملأ.

١٤ جميع النسخ: يحصل له: والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&</sup>quot; يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ أَحَسَنَتُم أَحَسَنَتُم لَانْفُسَكُمُ وَإِنْ أَسَاتُمْ فَلَهَا﴾ (سورة الإسراء، ٧/١٧)؛ ويقول أيضا: ﴿من عمل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد﴾ (سورة فصلت، ٢٦/٤١).

وهذا من الله تعالى بيان علمه بما لا يكون أن لو كان كيف يكون، إذ الله تعالى علم الإيمان من البعض والكفر من البعض للحكمة التي ذكرنا وغيرها مما يقف على بعضها الخلق دون البعض وحكم كذلك. ثم أخبر أنه لو حكم بأن يستقيم الكل على طريقة الحق ويؤمنوا لم يحكم على طريق الأبد في حق الكل، لمل حكمه أن يستقيم عليها البعض إلى مدة ثم يترك ويبدل الحق بالباطل ويدوم البعض عليها تحقيقا لما ذكرنا من الحكمة. وهو كقوله تعالى: لَبَرَزَ اللَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاحِعِهِمُ، ويولو لم يُقْرَض عليهم الجهاد والخروج إلى القتال لبرز الذين منتهى آجالهم القتل إلى حوائج أنفسهم فيُقْتَلُوا، بيانا منه محمه لحكمه الذي [لم] المحكم أنه لو حكم كيف كان، فكذا هذا.

٢) وأما من قال: معناه طريقة الكفر فهو أن يكون المراد من الاستقامة ' هاهنا الإقامة، ولفظة الإقامة يعبر بها عن الإقامة على الكفر والإسلام جميعا؛ ويكون الطريقة هاهنا إشارة إلى الطريقة التي كانوا عرفوها قبل الإسلام وهي الكفر -وإن كانت الطريقة إذا أطلق ذكرها أريد بها طريقة الهدى- لأن طريقة الكفر هي التي كانت معروفة فيما بينهم. وكذلك ذكر أهل التأويل أن الطريقة هاهنا طريقة الكفر.

وقوله: " الأسقيناهم ماءً غدقا، أي وسّعنا عليهم وكثرنا أموالهم ليعلموا جود ربهم حيث بسط عليهم الرزق مع اختيارهم عداوته كما بسط الرزق على أوليائه، وليعلموا حلمه حيث لم يؤاخذ هم بذنوبهم ولم يَعجل" بإنزال النقمة عليهم. " والنّم أعلم.

ن: على ظهر.

ا ا ر ث م – الكل.

<sup>&#</sup>x27; ر ث: الباطل.

ر: من الحكم.

<sup>﴿</sup> وَلِيَتِلَى اللهِ مَانَ لنا مِنَ الأمر شيء ما قُتلنا هاهنا قل لو كنتم في بيوتكم لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم ولِيَبَتَلِيَ اللهِ ما في صدوركم ولِيمجِّص ما في قلوبكم والله عليم بذات الصدور﴾ (سورة آل عمران، ١٥٤/٣).

جميع النسخ: لم نفرض. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٢ظ.

أ جميع النسخ + كتب عليهم القتل. والتصحيح من المرجع السابق.

ر: منه بیانا؛ م: منه بیان.

ر ن: لحكمة؛ م: الحكمة.

<sup>&#</sup>x27; والزيادة من المرجع السابق.

ا رم: بالاستقامة.

۱۱ ر ث م: فقوله.

۱ ث: و لم يعمل.

۱۴ ر ث م - عليهم.

#### ﴿لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَمَن يُغْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا﴾ [١٧]

وقوله عز وجل: لنفتنهم فيه، فالفتنة المحنة التي فيها الشدة، فإن كان هذا في أهل الكفر ففي بسط الرزق عليهم محنة شديدة، لأن ذلك يمنعهم عن الخضوع والانقياد لرسول الله صلى الله عليه وسلم لما يروا من الفضل على مَن دونهم في المال والسعة. ألا ترى إلى قوله: وَمَا أَرْسَلْتُا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ، [وقال:] وكذلك بحقائنا في كُلِ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُحْرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيهَا. وإن كان التأويل منصرفا إلى أهل الإسلام ففي التوسيع عليهم محنة شديدة وكذلك جميع ما امتُحنا به فيه شدة، قال الله تعالى: وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِ وَالْحَيْرِ فِتْنَةً، فما من حال يعترض الإنسان إلا وله فيها شدة.

وقوله عز وحل: ومن يُعرض عن ذكر ربه، فحائز أن يكون ومن يعرض عن طاعة ربه وعبادته، أو يعرض عن توحيده، أو يعرض عن القرآن إذ هو ذكر. والإعراض هاهنا عبارة عن الإيثار والاختيار، أي من يختار ذكر غير الله تعالى على ذكره، أو طاعة غيره على طاعته. وقوله عز وجل: يَسْلُكُه عَذَابا صَعَدا، وقال في موضع آخر: سَأُرْهِقُهُ صَعُودًا، في فجائز أن يكون الصعد والصعود على التحقيق، كما ذكره أهل التفسير أنهم يكلفون بالصعود على جبل من نار لا يقدرون إلا بعد شدة عظيمة، ثم إذا بلغوا أعلاها يَهؤون فيها، فذلك دأبهم. وجائز أن يكون على التمثيل، وذلك / لأن الصعود أشد من الهبوط، فيكون الصعود عبارة عن المشقة هاهنا أنه في يستقبله [٤٨٤٤] ما يَشُق عليه. وقيل المشقة التي العيد عذاب.

<sup>ً</sup> ر + المحنة.

سورة السبأ، ٣٤/٣٤.

<sup>ً</sup> الزيادة من *الشرح،* ورقة ٢٨٣و.

أ سورة الأنعام، ١٢٣/٦.

<sup>°</sup> رم - شدة؛ ث - فيه شدة.

<sup>&</sup>quot; سورة الأنبياء، ٣٥/٢١.

سورة المدثر، ١٧/٧٤.

<sup>^</sup> ر ث م – وقال في موضع آخر سأرهقه صعودا فحائز أن يكون الصعد والصعود.

مجميع النسخ: الصعود. والتصحيح من المرجع السابق.

ر: من الهيوط.

<sup>ٔ</sup> ر م: أن.

<sup>`</sup> ن + هي.

المجيع النسخ: هو. والتصحيح من المرجع السابق.

وقال القُتِّبي: الصَّعود المشقة، يقال: تصعّد عليّ هذا الأمرُ أي شقّ علي. وروي عن عمر رضي الله عنه أنه قال: ما تصعّدني أمر ما تصعدني خطبة النكاح، أي ما شق عليّ. أوالله أعلم.

# ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَذْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ [18]

وقوله: وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدا، أي ما يُسجد فيه هو البقاع وما يسجد به هو الحوارح. فكأنه يقول بان البقاع التي يسجد فيها والأعضاء التي يُسجَد بها لله تعالى، لأنه هو الذي خلقها وأنشأها، والمساجد التي بنيت فإنما تبنى لعبادة الله تعالى وليُدعى فيها، فلا تشركوا غيره في العبادة والدعاء. وقال بعضهم: أراد بالمساجد مسجد الحرام، روي ذلك عن الضحاك وغيره. فكأنه إنما صرف التأويل إلى المسجد الحرام لأن هذه السورة مكية و لم يكن في غيرها من البقاع مساجد. وقال بعضهم: المساجد هاهنا البيّع والكنائس، لأن البيع والكنائس، لأن البيع والكنائس بنيت ليُعبد الله تعالى فيها أن يعبدوا فيها غير الله. فيخرج هذا مخرج الاحتجاج أنكم قد علمتم أن المساجد بنيت ليعبد الله تعالى فيها فلا تعبدوا فيها غيره، أو إذا "اكان الله منشئها وخالقها دون غيره، فكيف تشركون " معه غيره في العبادة والدعاء وليس هو بمنشئ لها.

وقوله عز و جل: فلا تدعوا مع الله أحدا، فجائز أن يكون [هذا] "على الدعاء نفسِه فيكون معناه أنْ لا تدعوا "مع الله أحدا. لأن الإله اسم المعبود وكان القوم إذا عبدوا شيئا سموه إلها فيقول:

رم – أي.

جميع النسخ: يشق. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٢و.

<sup>ً</sup> *تفسير غريب القرآن* لابن فتيبة، ٤٩١.

<sup>.</sup> جميع النسخ: يصقدني أمر ما يصعدني خطبة النكاح، أي ما يشق عليّ. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٣و.

<sup>°</sup> ث: وليدعها.

جميع النسخ: فلا يشركوا. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> ر ن م: الدعاء.

<sup>^</sup> انظر: تفسير ابن كثير، ۲۷۰/۸.

<sup>°</sup> ن + إلى المسجد.

۱۰ ث + غيره.

١١ ر م: وإذا.

۱' ر م: يشركون.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> الزيادة من *الشرح،* ورقة ۲۸۳و.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> ر ث م: أن لا يدعوا.

لا تدعوا معه أحدا إلها، فإنه هو الإله وهو المستحق للعبادة من كل أحد. وحائز أن يكون أريد بالدعاء العبادة. قال عليه السلام: «الدُّعاء مُخُّ العبادة». وقال تعالى: أَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّا الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْ خُلُونَ جَهَيَّمَ دَاخِرِينَ فَحعل دعاءهم إياه عبادة منهم له، فيكون قوله: فلا تدعوا مع الله أحدا، أي لا تشركوا غيره معه في العبادة. والنّه أعلم.

# ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ [١٩]

وقوله عز وجل: وأنه لما قام عبد الله يدعوه كادوا يكونون عليه لبدا، فمنهم من يقول: إنهم كادوا يكونون عليه لبدا على جهة الرغبة فيه وموالاتهم له، فقوله: كادوا يكونون عليه لبدا، أي كاد للتصق بعضهم إلى بعض ليتصلوا مرسول الله صلى الله عليه وسلم، أو كادوا يكونون عليه، أي على رسول الله صلى الله عليه وسلم كادوا يلتصقون به حبا لما سمعوا من رسول الله صلى الله عليه وسلم حفظ ما سمعوا أو تعجبا مما سمعوا. افكانوا الله على حفظ ما سمعوا أو تعجبا مما سمعوا. وعيه لينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم. وتعجبوا مما سمعوا، لأنهم سمعوه من مكان لم يكن مكان قراءة الكتب، وسمعوا من الأمي الذي لم يقرأ كتابا قط ولا عرف المكتوب، فتعجبوا منه أشد التعجب. والتلبد، "التصاق الشيء بالشيء التصاقا لا يُقصل بعضه من بعض، وسمى اللبد لبدا من هذا، لأن الصوف يلتصق بعضه من بعض حتى لا يُمَيِّرَ. أا

ا رم: لا يدعوا.

ا ن: للمعبودية.

<sup>&</sup>quot; سنن الترمذي، الدعوات ١.

ا سورة المؤمن، ٦٠/٤٠.

ا ن – غيره.

ر ث م + لبدا؛ ن + على جهة الرغبة فيه. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٣و.

ر ث م: کادوا.

مجيع النسخ: ليتصلوا. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: يلتصقوا.

١٠ ن + أو.

۱۱ رام – أو تعجبا مما سمعوا.

١٢ جميع النسخ: فكان. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۳ ن: واللبد.

١٠ ر ث م: لاسر.

ومنهم من زعم أنهم فعلوا هذا لشدة معاداتهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيكون على هذا منصرفا إلى الكفرة: الإنس منهم والجن [جميعا]، فيخبر أنهم اجتمعوا وتظاهروا ليطفئوا نور الله، فأبى الله تعالى إلا أن يتم نوره. فإن كان منصرفا إلى الكفرة فقوله: لما قام عبد الله يدعوه، معناه أي لما قام محمد صلى الله عليه وسلم يوحد الله تعالى ويدعو الخلق على عبادته وطاعته فهم المشركون من الإنس والحن وتلبدوا على هذا الأمر أن يطفئوه فأبى الله تعالى إلا أن ينصره ويُمضيّه. وإن كان هذا من أهل الإسلام من الحن فالدعاء راجع إلى العبادة فكأنه يقول: لما قام بعبادة الله تعالى وهي الصلاة كادوا يكونون عليه لبدا لشدة حرصهم في تحفظ ما سمعوا وشدة حبهم لرسول الله صلى الله عليه وسلم ولِمَا سمعوا.

# ﴿قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِهِ أَحَدًا﴾[٢٠]

وقوله عز وجل: قل إنما أدعو ربي ولا أشرك به أحدا، ففيه إخبار عن دينه أن دينه التوحيد لا الإشراك بالله تعالى، وإخبار عما يدعو الخلق إليه، وذلك توحيد الله تعالى والقيام بطاعته. وحائز أن يكون هذا على إثر سؤال منهم ودعوتهم إلى عبادة الأصنام على ما ذكر في الأخبار أنهم قالوا له: نعبد إلهك يوما وتعبد آلهتنا يوما، وهو كقوله عز وحل: وَيَا قَوْم مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّحَاةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرَ بِاللهِ وَأُشْرِكَ بِهِ [مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمً]، " الآية. وحائز أن يكون كلاما مبتدأ يؤيسهم ويقنِطهم " ويقطع طمعهم عن " عوده إلى ما هم عليه.

ر ن م: هذه الشدة.

ن – على.

<sup>ً</sup> الزيادة من *الشرح، ورقة ٢٨٣ظ.* 

<sup>ً</sup> ر ث م – فيخبر أنهم اجتمعوا وتظاهروا ليطفئوا نور الله فأبى الله تعالى إلا أن يتم نوره فإن كان منصرفا إلى الكفرة.

ن: من الجن والإنس.

<sup>ٔ</sup> ر: ویلبد؛ ن: ویلبدوا؛ م: ویلبدن.

<sup>ً</sup> م + قال.

<sup>·</sup> جميع النسخ: والدعاء. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> رم: إنا نعبد؛ ن ث: لو نعبد. والتصحيح من المرجع السابق.

ا سورة المؤمن، ١/٤٠ ٢-٤٢.

۱۱ ن: وتغيظهم.

۱۲ ر م: على عوده.

#### ﴿قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ﴾ [٢١]

وقوله عز وجل: قل إني لا أملك لكم ضرا ولا رشدا، أي ضرا في الدين ورشدا في الدين. والأصل في الأسماء المشترِكة أن يُنظَر إلى مقابلها فيتظهر مرادها بما يقابلها، قال الله تعالى: وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ، والقاسط الجائر، وقد يكون غير الكافر جائرا، ثم صرف الجور إلى الكفر فظهر مراده بمقابله وهو قوله: وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ. والضَّرَ قد يكون في الدين وفي المال والنفس، ولكنه لما ذكر قوله: وَشَدا، والرشد عُتكلم به في الدين عُلم أن قوله: ضرا، راجع إليه أيضا، فكأنه يقول: لا أملك إضلالكم ولا رُشدكم، إنما ذلك / إلى الله، [٥٥٠] يُضِلُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ، الآية.

والمعتزلة تزعم أن الله تعالى لا يملك رُشد أحد ولا غَيّه، بل رسول الله صلى الله عليه وسلم أكثر ملكا، لأنه يملك أن يدعو الخلق إلى الهدى بنفسه والله تعالى لا يملك ذلك إلا برسوله. وقال عز وجل: لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ، ' وقال: إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ اللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ. ' ووال كان المراد من الهداية المضافة إلى الله تعالى الدعوة والبيانَ لكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يهديهم لأنه داع ومبيّنُ، فثبت أن في الهداية من الله تعالى لطفا لا يبلغه تدبير البشر.

# ﴿ قُلْ إِنِيَ لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدُّ وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَدًّا ﴾ [٢٢]

وقوله عز وحل: قل إني لن يجيرين من الله أحد ولن أجد من دونه ملتحدا، فكأنهم طلبوا منه ترك تبليغ الرسالة إلى قوم أو كتمانَ شيء مما أُمر بإظهاره أو محاباة أحد من الأحلّة،

ر م: نينظر

<sup>ً</sup> الآية ١٤ من هذه السورة.

أن: وللرشد.

<sup>°</sup> ث: أننا.

<sup>·</sup> سورة النحل، ٩٣/١٦.

۱ ث + هو. ا

<sup>ً</sup> جميع النسخ: يزعم. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٣ظ.

ر م: أكبر.

<sup>1</sup> سورة البقرة، ٢٧٢/٢.

١١ سورة القصص، ٦/٢٨.

فأمر أن يخبرهم أنه لا يجيره أحد من الله تعالى ولا يجد لنفسه ملجأ إن فعل ذلك سوى أن يبلِّغ لا رسالات ربه فيجيره من عذابه ويكونَ "له عنده ملجأ.

وَقُولُه عَرْ وَجُلَّ اللهِ وَرِسَالَاتِهِ وَمَنْ يَعْصِ اللهِ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [٣٣] وقوله عز وجل: إلا بلاغا من الله ورسالاته، فمنهم من جعل قوله: إلا بلاغا من الله، أي ورسالاته، استثناء من قوله: قُلْ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلا رَشَدًا، ولا بلاغا من الله، أي إني لا أملك لكم هدايتكم ولا إضلالكم إلا ما كُلِفْتُ لأجلكم من تبليغ الرسالة. ومنهم من جعل هذا استثناء من قوله: قُلْ إِنِي لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللهِ أَحَدُ، وإن عدلتُ عن أمره ولم أبلغ الرسالة فلا يجيري من عذابه إلا أن أبلغ الرسالة؛ قال الله تعالى: يَا أَيُهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنْزِلَ مِنْ رَبِكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ، وقال: فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِلَ وَعَلَيْكُمْ مَا أُنْزِلَ مَا حُمِلَ وَعَلَيْكُمْ مَا أَنْزِلَ مَنْ رَبِكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ، وقال: فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِلَ وَعَلَيْكُمْ مَا خُمِلَ وَعَلَيْكُمْ مَا فَكُونُ مَا اللهُ تعالى ولم يقع من منه عذاب الله تعالى ولم يقع من منه تعليه على المعارف عما كُلُف حتى يستقيم ذكر الإحارة فيه.

وذكر أبو معاذ صاحب التفسير \' أن الاستثناء راجع إلى قوله: قُلْ إِنِي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا، ليس إلى قوله: قُلْ إِنِي لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللهِ أَحَدُ، واستدل على ذلك بقراءة "'

ر: أن يحبرهم؛ ث م: أن يجيرهم.

ر: أن تبلغ.

۲ ر ث م: فیکون.

<sup>·</sup> الآية ٢١ من هذه السورة.

الآية السابقة.

ن: لن أبلغ.

<sup>&#</sup>x27; سورة المائدة، ٥/٦٧.

<sup>^</sup> سورة النور، ٤/٢٤.

<sup>°</sup> م: الآية.

١٠ ن: و لم يح.

<sup>&#</sup>x27;' ر: ليستوجب.

١٢ بُكير بن معروف الأسدي أبو معاذ أو أبو الحسن النيسابوري، ويقال الدَّامِغاني (ت ١٦٣هـ/٧٨٠م)، صاحب التفسير، كان على قضاء نيسابور ثم سكن دمشق، روى الحديث عن أبي حنيفة ومقاتل وغيرهم. انظر: تهذيب التهذيب لابن حجر، ٤٣٤/١؟ وطبقات الفسرين للسيوطي، ٤٣/١.

۱۳ ر: بقرائته.

عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه كان يقرأ: "قل إني لا أملك لكم غيًّا ولا رشدا إلا بلاغا من الله". ' وليس فيما ذكر ما يوجب قطع الاستثناء عن قوله: ' قُلْ إِنِي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا، للوجه الذي ذكرنا؛ ولأن أكثر أهل التأويل معوا على صرف الاستثناء إلى قوله: قُلْ إِنِي لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللهِ أَحَدُ، فلا يحوز أن يحمل قولهم على الخطأ بما فكره أبو معاذ، ولما ذهبوا إليه وجه الصحة والسداد.

وجائز أن يكون البلاغ والرسالة واحدا فيكون الذي يبلغ بلاغا من الله ورسالاته ويكون ذلك على التكرار، وهو كقوله: وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْجِكْمَةَ، لا قيل: إنهما واحد. وجائز أن تكون الرسالة نفس ما أُنزل وهو الكتاب، والبلاغ ما أودع فيه من الحكمة والمعاني. وكذلك قيل في قوله: وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْجِكْمَةَ، إن الكتاب هو المنزَل نفشه، والحكمة ما ضُمّن فيه من المعاني. وجائز أن يكون البلاغ من الله تعالى منصرفا إلى حكمه، ورسالاته إلى حبره، وأو يكون رسالاته حكمه والبلاغ حبره، وهو كقوله تعالى: وَتَمَّتْ كُلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقًا، أخباره وَعَدْلًا، لا أحكامه. أو بلاغا من الله عليهم، ورسالاته، بما به مصالحهم. والله أعلم.

وقوله عز وحل: وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَدًّا، `` قالوا: `` ملحأ ومُمالاً، أي موضعاً`` يمال إليه. والالتحاد الإمالة، <sup>ئا</sup> سمى اللحد لحدا من هذه <sup>١٠</sup> لأنه يمال عن سننه.

ويدل عليه قراءة أبي: غيا ولا رشدا. ومعنى الكلام أن النافع والضار، والمرشد والمغوي هو الله وأن أحدًا من الخلق لا قدرة له عليه (مفاتيح الغيب للرازي، ١٦٤/٣٠).

<sup>·</sup> ر ث م: فيما ذكرنا قطع؛ ن: فيما ذكر بأقطع. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٣ظ.

جميع النسخ: على قوله. والتصحيح من المرجع السابق.

أرم: ذكر.

<sup>°</sup> ن: أهل التفسير.

<sup>`</sup>رم:اا. ∨

<sup>ٌ</sup> سورة أل عمران، ٤٧/٣.

<sup>^</sup> جميع النسخ: تضمن. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٤و.

ميع النسخ: إلى غيره. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>·</sup> ر - وعدلا. سورة الأنعام، ٦/٥/٦.

۱۱ ن: من هذا.

۱۲ ر ث م: مالولا؛ ن + لا. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۳ رم: وموضعا.

أالملتَّكد: الملحاً لأن اللاجئ يميل إليه. قال الفراء: ﴿ولن أحد من دونه ملتحدا إلا بلاغا من الله ورسالاته ﴾ أي ملحاً ولا سَرَبا ألحاً إليه (*لسان العرب*، «لحد»).

۱۰ ن: من هذا.

وقوله عز وجار: ومن يعص الله ورسوله فإن له نار جهنم خالدين فيها أبدا، وقال في موضع آخر: إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، ۚ وقال: وَمَنْ يَعْص اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِينًا، ۚ وكل من ارتكب المأثم فقد دخل في ۗ حد العصيان وإيذاء الرسول. ولكن المراد هاهنا من يعتقد عصيان الرسول وأذاه، لأن الله تعالى أضاف الأذي والعصيان إلى نفسه ولا أحد يقصد قصد أذى الله على الله عز وجل لا يؤدّى، ولكن أضاف أذى الرسول وعصيانه إلى نفسه وقد كانوا يعتقدون عصيانه وأذاه، فجعل عصيانهم وأذاهم لرسوله أذًى منهم لله ۚ تعالى وعصيانا له، فثبت أن هذا في الاعتقاد. وقال عز وحل: <sup>٧</sup> مَنْ يُطِع الرِّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ، ^ وقال: فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ، ^ فجعل طاعة الرسول طاعة له وعصيان ' رسوله ' عصيانا له؛ ولأنه ذكر العصيان على إثر ١٦ تبليغ الرسالة، فثبت أن العصيان هاهنا في ترك القبول بما أُنزل على الرسول وفي اعتقاد العصيان له. وروي عن أبي حنيفة"\ رحمه الله أنه قال: من آمن بالله تعالى ولم يؤمن برسوله فهو ليس بمؤمن لأن جهله بالله تعالى هو الذي حمله على تكذيب الرسول، ١٤ لأن الرسول [ه٨٥٠] ليس يدعوه إلا إلى ما يقربه / إلى الله تعالى وإلى ما ينجيه من عذابه، فلو كان يحب الله تعالى ويؤمن به لكان يدعوه ذلك إلى حب الرسول وإلى طاعته، فثبت أن المكذب للرسول جاهل

بربه والمطيع له مطيع لله عز وجل.

سورة الأحزاب، ٥٧/٣٣.

سورة الأحزاب، ٣٦/٣٣.

ن; الله.

ن: ولا يؤذي.

رم:الله.

ن: وقال الله تعالى و.

سورة النساء، ٤٠/٤.

سورة النساء، ٤/ ٦٥.

۱۰ ن: وعصيانا.

۱۱ ن: لرسوله.

۱۲ ر م – اثر.

١٣ ئ: عن أبيحنيفة.

۱٤ ن - الرسول.

﴿ حَتَّى إِذَا رَأُوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُ عَدَدًا ﴾ [٢٤]

وقوله عز وجل: حتى إذا رأوا ما يوعدون فسيعلمون من أضعف ناصراً وأقل عددا، وقال في موضع آخر: فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَكَانًا وَأَصْعَفُ جُنْدًا. ' يحتمل ان يكون هذا في الدنيا والآخرة جميعا، ويكون ذلك راجعا إلى يوم بدر كما ذكره اهل التأويل إذ قد ظهر في ذلك اليوم أنهم شر مكانا وأضعف جندا وأضعف ناصرا. ويشبه أن يكون هذا في الآخرة، لأنهم علمون أنهم أقل عددا في الآخرة لأن كل واحد منهم تبرأ عن صاحبه وناصره ومعينه في الدنيا ويصير عدوا له فيقل عددهم، وأما في يوم بدر فقد كانوا أكثر عددا من المسلمين فلم يتبين لهم أنهم أقل في العدد. ويجوز أن يكون يوم بدر يكون المسلمون أكثر عددا، لأن الله تعالى أمد المسلمين بملائكته فصار معددهم أكثر في التحقيق وإن كانت الكفرة في رأي العين أكثر منهم عددا. ' ثم يشبه أن يكون هذه الآية نزلت على إثر تخويف الكفرة رسول الله صلى الله عليه وسلم المكثرة عددهم وقوتهم في أنفسهم وقلة عدد المسلمين، فوعد الله تعالى نبيه عليه السلام بالنصرة وكثرة العدد عند وقوع الحاجة إليها. المسلمين، فوعد الله تعالى نبيه عليه السلام بالنصرة وكثرة العدد عند وقوع الحاجة إليها.

<sup>ً ﴿</sup>حتى إذا رأوا ما يوعدون إما العذاب وإما الساعة فسيعلمون من هو شر مكانا وأضعف جندا﴾ (سورة مريم، ٩ / ٧٥/١٩).

جميع النسخ: ويحتمل. والتصحيح من *الشرح، ورقة ٢٨٤*و.

ر م: ذكر. 💎 قارن بما ورد في تفسير مقاتل بن سليمان، ٤٠٨/٣.

رم: فإنهم.

انظر مثلا: ﴿إِذَ تَبِرًا الذِينِ اتَّبِعُوا مِن الذِينِ اتَّبَعُوا ورأوا العذاب وتقطعت بهم الأسباب وقال الذين اتَّبَعُوا لو أن لنا كَرَّةٌ فَتَتَبِرُأَ منهم كما تبرعوا منا كذلك يريهم الله أعمالهم حسرات عليهم وما هم بخارجين من النار﴾. (سورة البقرة، ١٦٦/٢-١٦٧٧).

ر م: فلم تبين.

ر: أعد.

<sup>ُ</sup> ن: فكان.

ن – صلى الله عليه وسلم.

لا يقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَد نصر كم الله ببدر وأنتم أذلة فاتقوا الله لعلكم تشكرون إذ تقول للمؤمنين ألن يكفيكم أن يمدكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين بلى إن تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا يمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين وما جعله الله إلا بشرى لكم ولتطمئن قلوبكم به وما النصر إلا من عند الله العزيز الحكيم ﴾ (سورة آل عمران، ١٢٣-١٦٦)؛ وانظر أيضا: (سورة الأنفال، ٩/٨).

<sup>&#</sup>x27;' ر م – العين.

## ﴿ قُلْ إِنْ أَدْرِي أَقَرِيبُ مَا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدًا ﴾ [٢٥]

وقوله عز وحل: قل إن أدري أقريب ما توعدون أم يجعل له ربي أمدا، فهذا ذكره عند ذكر الوعيد، وهو قوله: فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُ عَدَدًا، فكأنهم سألوه متى وقت هذا الوعيد؟ فأمر أن يقول: قل إن أدري أقريب ما توعدون أم يجعل له ربي أمدا. قد ذكرنا فيما تقدم من الآيات أن ليس في بيان وقت الوعيد فضل يقع في الوعيد بل إذا لم يبين وقت الوعيد كان فيه فضل تحويف وتحذير لا يوجد فيما يبين، لأنه إذا بين فإن كان فيه أمد سوّف الناس وأخروا التوبة لما أمنوا حلول النقمة بهم إلى مجيء ذلك اليوم، وإذا لم يُمهلوا صاروا إلى الإياس، فيرتفع الخوف والرجاء، وفيه ارتفاع المحنة، لأن المحنة في الأصل بالعمل على الرجاء والخوف. ولأنه إذا لم يبين كانوا على الحذر والخوف فيحملهم في التسارع في الخيرات والانقلاع عن المساوئ، فأمر أن يقول هذا، وإلا فالذي [أمره]^ بأن يقول هذا عا لم بالوقت الذي يقع فيه الوعيد.

﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا﴾ [٢٦] ﴿إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا﴾ [٢٧]

وقوله عز وجل: عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحدا إلا من ارتضى من رسول. الأصل فيما غيب الله تعالى عن الخلق أنه على منازلَ ثلاثةٍ. أحدها ما قد أعجز الخلق عن احتمال الوقوف عليه بالخلقة، نحو الكيانات التي هي أصول الأشياء لو أراد أحد أن يعرف المعنى الذي به صلح أن يكون كيانا لم يقف عليه، ونحو الماء مجعل حياة لكل شيء ولو أراد أحد

الآية السابقة.

۲ ر ث م: وقعت.

<sup>&</sup>quot; ن ت: فصل.

<sup>&#</sup>x27; ث: فصل.

<sup>&#</sup>x27; ث + فكا.

<sup>&</sup>quot; ن + والرجاء.

رم - الأن المحنة.

أو ث م: والذي. الزيادة من الشرح، ورقة ٢٨٤ظ.

<sup>ُ</sup> ر: قد؛ م: فقد.

۱۰ ث: الكنابات.

أن يتعرف المعنى الذي به صلح أن يجعل حياة لم يقف عليه، وكذلك هذا في كل ما جعل كيانا موجود. والثاني ما مكن الخلق معرفته وبلوغه إليه بالتأمل والنظر بدون معرفة السمع والأثر نحو معرفة الصانع ومعرفة وحدانيته. والثالث هو الذي لم يعجزهم عن إدراكه ولا مكتهم من الوقوف عليه دون حبر يَرِد. فقوله: فلا يُظهر على غيبه أحدا إلا من ارتضى من رسول، في هذا وهو الذي مكنوا فيه، لكنهم لا يبلغونه إلا بمعونة الخبر. وذلك نحو الأشياء التي ترجع إلى مصالح الخلق والذي يوصل إلى مصالح الأغذية مما ظهر بين الخلق، ولكنها لا تعرف إلا بالسماع ممن له علم من الخلق وانتشاره فيهم، وهو بحيث لا يحتمل إدراكه بالنظر، فبيّن أن ذلك بالرسول، ومتى وحد ذلك من شخص مشار إليه دل ذلك على الاختصاص له بالرسالة.

ثم ذكر بعضهم أن في هذه الآية دلالة تكذيب المنجمة، وليس كذلك، لأن فيهم من يصدق خبره ويعرف المقطالع والمغارب والمشارق والكواكب التي بها يتوالد المنطق والتي يقع عندها التغير والتبدل، وذلك مما لا يوقف على علمه بالتأمل والتدبر. وكذلك المتطببة المنهم من يعرف طبائع النبات أنه المصلح لكذا وهذا اليصلح لكذا فيقع به المصالح للحلق. ومعلوم النها في المناح المناح على علمه ومعلوم النها القطع أثره وبقي علمه في الخلق. والله أعلم.

ا جميع النسخ: موجودا. والتصحيح *من الشرح،* ورقة ٢٨٤ظ. أ رم – الخلق.

<sup>.</sup> ' ن + نحو معرفة.

ر م: والذي.

م – الحبر.

أسجميع النسخ: يرجع. والتصحيح من المرجع السابق.

المجيع النسخ: لا يعرف. والتصحيح من المرجع السابق.

رم: قمن.

ر: وإشارة فهم؛ م: وإشارة فيهم.

۱۰ ر: یکذب؛ م: بکذب.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> ر: توالد.

۱۲ ر: المتطبة.

١٢ جميع النسخ: أنها. والتصحيح من المرجع السابق.

١١ ث م + لا.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵</sup> ر م: معلوم.

١٦ الزيادة من المرجع السابق.

وقوله عز وجل: إلا من ارتضى من رسول، أي اختاره واصطفاه. والأصل أن الرسالة تُلزم الخلق الشهادة له بالصدق في كل خبر، وبالعدل في كل حكم، بقوله: فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُم، وبالإصابة في كل أمر فيما لم يبلغ مبلغا يوجب الأمر، فهؤلاء يختصها اللرسالة وفي الاختصاص نعمة عظيمة على الخلق، إذ به وصل الخلق إلى تعرف ما تبلغهم إليه الحاجة في أمر معاشهم ومعادهم ودينهم ودنياهم.

وقوله عز وجل: فإنه يَسلك من بين يديه ومن خلفه رَصَدا، قيل: رصدا من بين يدي الرسول ومن خلفه من الملائكة ليمنع الإنس عن الرسل في منعهم الرسل عن التبليغ حتى الرسول ومن خلفه من الملائكة ليمنع الإنس عن الرسل في منعهم الرسل عن التبليغ حتى إللنّاسِ. ' إن إحاطته هي أن يعصمه من الناس من أن يصل إليه منغ الناس إياه عن تبليغ الرسالة. ويحتمل أن يكون الملائكة جُعلوا رصدا عن الجن عن استراق ' ما يوكي إلى الرسول صلى الله عليه وسلم وعن تلقنه " حتى يكون الرسول هو الذي يبلغ إلى الخلق؛ ويشتهر ذلك فيما بين الخلق أن الرسول هو الذي قام بتبليغه إلى الخلق، لأنهم إذا لم يُجعلوا رصدا أمكن في الحق أن يسترقوه ويبلغوه فيأتوا بلدة لم يتيسر عندهم علم ذلك من جهة الرسول، فيعرفوا ذلك من عند الحن قبل أن يبلغهم الرسول، فإذا بلّغ الرسول من بعدُ التبس الأمرُ فيعرفوا ذلك من عند الحن قبل أن يبلغهم الرسول، فإذا بلّغ الرسول من بعدُ التبس الأمرُ

ن: أي أخباره.

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: يلزم. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٤ظ.

ر م: خلق.

م: بالعدل.

م سورة النساء، ١٥/٤.

ث: يحصصه.

<sup>ٔ</sup> رم+ من.

أجيع النسخ: ما يبلغهم، والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ر م – الرسل.

<sup>&#</sup>x27; قال ابن عباس وابن زيد: ﴿رَصَدًا﴾ أي حَفَظة يحفظون النبيّ صلى الله عليه وسلم من أمامه وورائه من الجنّ والشياطين ( الجامع الأحكام القرآن للقرطبي، ٢٩/١٩).

١١ سورة الإسراء، ٦٠/١٧.

۱٬ رم: استغراق.

۱۳ ن: وعن تلقته.

۱۰ ر م: لکن.

على الذين ظهر فيهم العلم من جهة الجن، فجعل عليهم رصدا حتى ينتشر علم ذلك من جهة الرسول، فيرتفع التشبيه. أو يكون الرصد يمنع الجن الذين سمعوا من رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يبلغوا قومهم من الجن حتى ينتهي الخبر إليهم من جهة الرسول صلى الله عليه وسلم.

وقال بعضهم: من بين يديه ومن خلفه رصدا، إن الملائكة كانوا يَرْصدون النبي صلى الله عليه وسلم، فإذا جاءه الملك قالوا هذا وحي من الله تعالى، وإذا جاءه الشيطان أخبروه "به. ولكن هذا بعيد، لا يحتمل أن يخفى عليه وحي الشيطان من وحي جبريل عليه الصلاة والسلام. وقال بعضهم: من بين يديه ومن خلفه رصدا، أي بين يدي من يبلغ الرسالة إلى الرسول وهو الملك الذي ينزل بالوحي مجعل بين يديه ومن خلفه ملائكة يرصدونه كي لا يستلب الشيطان عنه أو يُحدث فيه حدثا من التغيير والتبديل ليعلم رسول الله أنه إنما يبلغ إليه رسالة ربه. وهذا بعيد أيضا، لأن بالمبلغ من القوة ما يدفع أذى الحن اعن نفسه وهو أمين لا يخاف منه التغيير والتبديل حتى يُجعل العليه الرصد فيُؤمّن من تبديله، ألا ترى إلى قوله عز وجل: يُع فَرَةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينِ مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِينٍ، "ا فوصفه الله تعالى بالقوة والأمانة جميعا. ذي قائز أن يكون المبلغ ممتكنا بالتبليغ والذين معه من الرصد امتُحنوا بأمور أُحرُ لا أن لكنه حائز أن يكون المبلغ ممتكنا بالتبليغ والذين معه من الرصد امتُحنوا بأمور أُحرُ لا أن لكنه حائز أن يكون المبلغ ممتكنا بالتبليغ والذين معه من الرصد امتُحنوا بأمور أُحرُ لا أن المنه أعلم.

ن: المتشبهة.

<sup>...</sup> ' ر ث م: تمنع.

<sup>&</sup>quot; م: أخيره.

ان: من تبليغ.

<sup>°</sup> ث: كي يستلب.

<sup>·</sup> جميع النسخ: ويحدث. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٥و.

<sup>·</sup> ن ث: رسالات.

<sup>·</sup> جميع النسخ: المبلغ. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: بالقوة.

ر: أدى الخير؛ ث م: أدى الخبر.

۱۱ ر: يجعله.

<sup>&</sup>quot; ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كُرِيمَ ذِي قَوْةً عَنْدُ ذِي العَرْشُ مُكَيْنُ مَطَّاعٌ ثُمَّ أُمِينَكُ (سورة التكوير، ٨١ / ١٩–٢١).

۱۲ راث م – معه.

﴿لِيَعْلَمَ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالَاتِ رَبِهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَخْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا﴾ [٢٨] وقوله عز وجل: ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم، قال قائلون: ليعلم محمد بالرصد أن قد بلّغ الرسل رسالات ربه على الوجه الذي أمروا كما بلّغ هو. والثاني أن يعلم كل في نفسه أن قد أبلغ رسالات ربه، أو ليعلم الأعداء أن قد بلغ محمد صلى الله عليه وسلم

رسالات ربه على الوجه الذي أمر لم يقع فيه تغيير من شيطان ولا جني ولا عدو. وقوله عز وجل:

مأحاها عالمانهم، أي عا عند المراب معالمان المائكة أم عا عند الحالة

وأحاط بما لديهم، أي بما عند الرسل، ° وبما عند الملائكة أو بما عند الخلق.

وقوله عز وجل: وأحصى كل شيء عددا، أي أحاط العلم بالذي هو معدود لا بالعدد، وهو كقوله عز وجل: وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونٍ، أي ما يوزن عند الخلق. أو أحاط العلم بما لَذَى الكفرة لا بالرصد، وأن في نصب الرصد محنة وتكليفا على الرصد لا أن يقع بهم الحفظ، وهو كقوله عز وجل: هذَا يُمْدِذْكُمْ رَبُّكُمْ بِحَمْسَةِ آلافي مِنَ الْمَلائِكَةِ مُسَوِمِينَ المحفظ، وهو كقوله عز وجل: هذَا يُمْدِذْكُمْ رَبُّكُمْ بِحَمْسَةِ آلافي مِنَ الْمَلائِكَةِ مُسَوِمِينَ وَمَا حَمَلَهُ اللهُ إِلّا بُشْرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَ قُلُوبُكُمْ بِهِ وَمَا النَّصْرُ إِلّا مِنْ عِنْدِ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ. ومَا النصر من عنده وأن الملائكة إنما أرسلت لتطمئن بها قلوب المؤمنين وتركن إليها طباعهم. وأحصى كل شيء عددا، أي كلُ شيء ' عنده معدود ومُخصَّى' لا يَغْفُل حل جلاله عن معرفة ' عدده ولا يعتريه أحوال يَعرُب عنه ' فيها علم ذلك، خلافا لما عليه أمر ' الخلق. والله أعلم. "

ر ن م: أبلغ.

ث: ربهم.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> ث + نفس.

أ رم: أبلغ.

ر م: الرسول.

ن: لا بالعد

١ سورة الحجر، ١٩/١٥.

<sup>&#</sup>x27; ر: ما يؤزن.

<sup>&#</sup>x27; سورة آل عمران، ١٢٥/٣-١٢٦.

ا ر م – أي كل شيء.

۱۱ ئ: محصى.

۱۲ ث – معرفة.

۱۲ رم: عنها.

<sup>14</sup> ن: من.

١゚ ن: والله الموفق؛ ث: والله الموفق الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وآله أجمعين.

# بننألناً لِخَزَالَ حَيْر

#### سورة المزمل'

بسم الله الرحمن الرحيم.

﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِلُ ﴾ [١]

قوله عز وجل: يا أيها المزمل، فالمزمل والمدثر يقتضيان معنى واحدا على ما يذكر في سورة المدثر.

﴿قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [٢] ﴿نِصْفَهُ أَوِ انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا﴾ [٣] ﴿أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا﴾ [٤]

وقوله عز وحل: قم الليل إلا قليلا نصفه أو انقص منه قليلا أو زد عليه، فحائز أن يكون هذا الأمر كله منصرفا إلى وقت واحد، فإذا صرفت إلى وقت واحد فإما أن يكون قوله عز وجل: إلا قليلا نصفه أو انقص منه قليلا أو زد عليه، منصرفا إلى قوله: قم الليل، أو إلى قوله: إلا قليلا. فإن صرفت النقصان إلى قوله: إلا قليلا، زدت في الأمر بالقيام، وإن صرفت النقصان إلى قوله: قم الليل، فقد زدت في قوله: نصفه أو انقص منه قليلا. فإلى أيهما صرف اقتضى الزيادة في أحدها والنقصان في الآخر فيتفق معناهما. وهذا نظير قوله: يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ الله يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَةِ، "

ث + وهي عشرون آيات وهي مكية.

م – فإذا صرفت.

ن: قال.

م: أيها.

<sup>&#</sup>x27; سورة النساء، ١٧٦/٤.

فمنهم من جعل الكلالة اسما للميت الموروث عنه ومنهم من أوقع هذا الاسم على الحي الذي يرث الميت، وأيُّهما كان فهو يقتضي معنى واحدا، لأن منزلة الحي من مُورِثه ومنزلة المورَث من الحي واحدة لا تختلف. أ

وجائز أن يكون هذا على اختلاف الأوقات على ما ذكره أهل التفسير، فيكون قوله: [٢٥٨٤] قم الليل إلا قليلا، أمرا بإحياء أكثر الليائي، ثم يكون في قوله: أو انقص منه / قليلا، تخفيفُ الأمر عليه، فيكون فيه أن له أن ينقص عن الأكثر. وقوله: أو زد عليه، أي على المقدار الذي أبيح له الانتقاص، وإذا ارتفع النقص عاد الأمر إلى ما كان مأمورا به في الابتداء.

ثم القليل ليس باسم لأعين الأشياء ولكنه من الأسماء المضافة، فإذا قيل: قليل، اقتضى ذكره تثبيت ما هو أكثر منه حتى يصير هذا قليلا إذا قوبل بما هو أكثر منه، فلذلك قالوا: بأن قوله: قم الليل إلا قليلا، يقتضي أمر القيام أكثر الليل. ولهذا قال أصحابنا فيمن أقر أن لفلان عليه ألف درهم إلا قليلا: أنه يلزمه أكثر من نصف الألف، لأنه استثنى القليل، فلا بد من أن يكون المستثنى منه أكثر من المستثنى "حتى يكون المستثنى قليلا كما استشى. والنه أعلم.

وقوله عز وحل: ورتَل القرآن ترتيلا، فالترتيل ' هو التبيين في اللغة ' أي بَيَنه ' تبيينا. وقيل: اقرأه حرفا حرفا على التقطيع لما ذكر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقطع القراءة. ولكن حائز أن يكون قراءته ' على التقطيع لأن التبيين كان في تقطيعه وإنما أمر بالتبيين

ن - الموروث عنه ومنهم من أوقع هذا الاسم على الحي الذي يرث الميت.

<sup>َ</sup> جميع النسخ: لا يختلف. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٥و.

ن – أي.

ر – ليس.

<sup>&#</sup>x27; رنم - يصير.

رم – هو. الادد:

ر م: الفلان.

أ ث: إلا قليل.

۹ ر ت + منه.

<sup>٬</sup>۰ ن – فالترتيل. ٬۰

١١ ن – في اللغة.

۱۱ ر: تبينه.

١٢ جميع النسخ: قرائة. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٥ظ.

لأن القرآن لم يُنزّل ليُحوّد فراءته فقط، كنه لمعان ثلاثة. أحدها أن يُقرّاً للحفظ والبقاء إلى يوم القيامة لئلا يَذهب ولا يُنسى. والثاني أن يقرأ لتذكر أما فيه وفهم ما أودع من الأحكام وما لله عليهم من الحقوق وما لبعضهم على بعض. والثالث يُقرأ ليعمل بما فيه ويتعظ [المرء] بمواعظه ويجعلونه إماما يتبعون أمره وينتهون عما نهى عنه. فتنفيذ قراءته في الصلاة يُلزمنا هذا كلّه، ولا يدرك ذلك إلا بالتأمل وذلك عند قراءته على الترتيل. وهذا الذي ذكرناه يوجب المتيار [قول] من يرى الوقوف في القرآن، لأن ذلك أدل على المعنى وأقرب إلى الأفهام. وفيه دلالة أن المستحب فيه ترك الإدغام وترك الهمز الفاحش لأن ذلك أبلغ في التبيين. والأصل أن السامع للقرآن مأمور بالاستماع إليه وإذا لزمه الاستماع وفي الاستماع الوقوف على حسن نظمه وعجيب حكمته والوقوف على معانيه فلا يكون أقرب في أفهام السامع الى معرفة معانيه ويقف على حسن نظمه وعجيب تأليفه، وذلك يكون أقرب في أفهام السامع والقارئ لما فيه من لطائف المعاني. ثم الترتيل منصرف إلى القراءة وسمي القراءة "قرآنا على جهة المصدر إذنا ما هو كلام الله تعالى لا يوصف بالترتيل. والغم المؤقن.

## ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴾ [٥]

وقوله عز وحل: إنا سنلقي عليك قولا ثقيلا، ولم يقل ثقيلا على من؟ فحائز أن يكون الثِقل راجعا إلى الكفرة والمنافقين، ويكون الثقيل الأمرّ بالجهاد لأنه اشتد على الفريقين جميعا

ن: ليجرد.

ر: فقطعه

<sup>ً</sup> ر: المعان لكنه؛ ن ث م: لمعاني. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٨٥ظ.

ن: لتذكير.

<sup>ْ</sup> ن: وحفظ؛ م + هو.

م: بمواعظ.

۲ جميع النسخ: فنفذ.

<sup>^</sup> ن - ذلك.

أ الزيادة من المرجع السابق.

<sup>·</sup> جميع النسخ: أداء. والتصحيح من المرجع السابق.

ا ر ف م: في القرآن.

۱۲ ن + فلزم القاري.

١٣ ن + وسمى القراءة.

المجيع النسخ: أن. والتصحيح من المرجع السابق.

وأيس الكفار عن المسلمين أن يعودوا إلى ملتهم، قال الله تعالى: الْيَوْمَ يَئِسَ الّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ، وتخلّف المنافقون عن القتال مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وثقل ذلك عليهم. فحائز أن يكون قوله: ثقيلا، أي على الكفرة والمنافقين وكذا على أهل الكتاب ثقيل أيضا، لأنهم لم يتمنوا أن ينزل عليهم الكتاب. وأما على المسلمين فليس ثقيل بل هو كما قال تعالى: وَلَقَدْ يَسَّوْنَا الْفُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُذَّكِرٍ. وجائز أن يصرف ذلك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، لأنه أمر بتبليغ الرسالة إلى الفراعنة وإلى الخلق كافة، وفي القيام التبليغ إلى الفراعنة مخاطرة بالروح والجسد القيام التبليغ إلى الفراعنة مخاطرة بالروح والجسد، والقيام بما فيه مخاطرة بالروح والجسد أيضا، وهذا أمر ' ثقيل صعب ' جدا. أو يكون ذلك منصرفا إلى قيام الليل، فيكون معناه قولا ثقيلا، أي الوفاء بما اليوب وحفظ حدوده قولا ثقيلا، أي الوفاء بما وأنصاره، فيكون قوله من الوجه الذي كلّفوا القيام بفرائضه وحفظ حدوده وتحليل حلاله واحتناب حرامه.

وزعمت الباطنية أن القول<sup>١٢</sup> الثقيل هو أن كُلِف الناطق وهو الرسول عليه السلام تفويضَ الأمر إلى الأساس وهو الباب، وكذلك الأساس، والباب هو علي ابن أبي طالب رضي الله عنه عندهم. وهم يسمون<sup>١٢</sup> الرسل<sup>١٥</sup> نطِّقا ويقولون بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان مأمورا بتبليغ التنزيل إلى الخلق، فلما بلغ التنزيل إليهم واستغنوا عنه احتاجوا إلى من يعلمهم التأويل

ر م: أن يعود.

سورة المائدة، ٥/٥.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م - وثقل ذلك عليهم.

ر ث م: الكبائر.

<sup>°</sup> جميع النسخ: عليه. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٥ظ.

سورة القمر، ٤٥/١٧.

ر ث م: إلى الفراعنة والخلق.

أ ن: وفي الأمر.

أ ر ث م - والقيام بما فيه مخاطرة بالروح والجسد.

۱ رم: أم.

۱۱ م – صعب.

۱۲ ن + یما.

١٢ رم: بأن القول.

۱ ر: يسمعون.

۱° ر ث م: الرسول.

فأُمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن يسند أمر التأويل إلى علي بن أبي طالب رضي الله عنه ليكون هو الذي يتولى تعليم الخلق تأويلَه فذلك هو القول الثقيل؛ إذ أُمر أن يُسند [الأمر] ؛ إلى غيره فاشتد عليه إذ صار ° غيره وليّ الأمر وبقى هو ساكتا لا ينطق.

فيقال لهم: إن في الأمر بإسناد الأمر إلى من ذكرتم تخفيف الأمر على رسول الله صلى الله عليه وسلم بزعمكم، لأن من مذهبكم أنه إذا فُوض الأمر إلى علي رضي الله عنه قبض هو عليه السلام، وصورة القبض عندكم أن يميّز الصورة الروحانية النورانية محتبّسة في الصورة الحسدانية، ثم تُثلّف الصورة المحسدانية وتبعث الصورة الروحانية النورانية إلى دار الكرامة والحبور. والخلاص من الحبس ليم يشتد ذلك عليه الروحانية النورانية إلى دار الكرامة والحبور والخلاص من الحبس ليم يشتد ذلك عليه لا يعلّمُون أحدا مذهبهم إلا بعد أن يُحلّفوه بالأيمان المغلّظة المن الا يخبر به المحسدانية التي هي على أنفسهم. ولو كان الأمر على ما قدّروا أن التلف يَرِد على الصورة الحسدانية التي هي سبب لحبس الصورة الروحانية، وإذا تُلِقت رُدَّت الروحانية إلى دار فيها كل أنواع السرور، فما الذي يحُوجهم إلى الاستخلاف، وما بالهم يُشفقون على أنفسهم؟ وليس في إتلاف فما الذي يحُوجهم إلى الاستخلاف، وما بالهم يُشفقون على أنفسهم؟ وليس في إتلاف أنفسهم الإلا الخلاص من الحبس والوصول إلى الكرامات، ومن هذا وصفه محقّ عليه الموت. ليعلم أنهم المعالمون الخلق على خلاف ما يوجبه اعتقادهم، ولو كان ما اعتقدوه حقا للماستحازوا مخالفته. ولكن الذي دعاهم إلى ما ذكرنا تسويل الشيطان وتزيينه في قلوبهم.

أرم: كذلك؛ ن: فكذلك؛ ث: فلذلك.

<sup>ً</sup> ر ث م: هو قول.

<sup>ً</sup> ر م: إذا أمر.

ر م: إذا صار.

ن: يخفف.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م – النورانية.

<sup>&#</sup>x27; ر ت م: والإحلاص.

معيع النسخ: ومن مذهب. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: الغليظة.

۱۱ ث - به.

۱۲ ن - أنفسهم.

<sup>&</sup>quot; أي الباطنية.

وما مثلهم إلا مثَلُ اليهود الذين ادَّعوا أن الدار الآخرة لهم خالصةً من دون الناس فقيل لهم: فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ. لأنكم لا تصلون إلى الآخرة إلا بعد الموت، فإن كنتم محقين في دعواكم فتمنوا الموت لتصلوا إليها. فكان في امتناعهم عن التمني ما يظهر كذبهم ويبطل مقالتهم ويبين تمويههم. فكذلك في إشفاق هؤلاء على أنفسهم من الهلاك إظهار وأنباء أنهم قصدوا به قصد التمويه على الضعفة ليصلوا إلى المَأْكلة ويتوسعوا به في أمر دنياهم من غير حجة لهم في ذلك.

وبهذا الفصل الذي ذكرنا نحتج معلى الثنوية، فإن من مذهبهم تحريم القتل والذبح. وأحق من يرى القتل والذبح مباحين هم، ' لأن من مذهبهم أن العالم إنما هو بامتزاج ' النور والظلمة. فما من جزء من أجزاء النور إلا هو مشوب بجزء واحد من أجزاء الظلمة. وكانا متباينين، فغلبت الظلمة على النور فامتزجت به، '' فصارت الظلمة حابسة " للنور. ومعلوم بأن في القتل تخليص أجزاء النور أمن حبس الظلمات، لأن في القتل إزالة السمع والبصر والعقل، ومعلوم بأن النور والبصر في هذه الأشياء إذ بها رؤية الأنوار. فإذا امتازت هذه الأشياء من الجسد وبقى " الجسد الظلماني لا يبصر شيئا فقد وصل جوهر النور إلى غرضه " ومقصوده بالقتل وصار إلى مَقَره. "

ن ن الأمثل.

<sup>﴿</sup> قِلْ إِنْ كَانِتُ لَكُمُ الدَّارِ الآخرة عند الله خالصة من دون الناس فتمثَّوُا المُوت إِنْ كَنتُم صادقين﴾ (سورة البقرة، ٢/٩٤/).

<sup>ً</sup> ر ن ث: إلا بالموت.

م: في دعواتكم.

ن – الموت.

ر ن م: وتبين، ث: وتبيين. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٦و.

<sup>ً</sup> ر: وهم سعوا به؛ م: وهم سعوا.

ر ث م: يحتج.

ر م: وحق.

۱۰ ر ثم – هم.

١١ ر: بأضواع؛ ث م: بأضواح.

<sup>&#</sup>x27;ر-به.

<sup>&#</sup>x27; ر: مابسة.

اً ر ث م: ومعلوم أن في القتل تخليص أحزاء النوراني.

<sup>&#</sup>x27; ر م: وأبقي.

۱۲ رم: حرصه؛ ث: حرضه.

۱۷ ن ت: مقرة؛ ر: إلى مفره.

فإذا كان القتل يوصله إلى غرضه ويخلّصه عن وَثاق الظلمة وحبسه فقد أحسن القاتل إليه بالقتل والذبح، فلا يجيء أن يحرم القتل على مذهبهم بل يجب أن يُمدّح المرء على ذلك الفعل ويُستصوب ذلك منه.

وقال القتبي: القول الثقيل كلام الله تعالى وثقله هو تبحيله وتعظيم حرمته ليس ككلام السفهاء الذين لا يُكترَث به ولا يُؤبّهُ به. أوقال الزجاج: الثقيل الوّزِين أي الذي له وزن وقدر في القلوب الذي يجب أن يعظم ويوقّر ليس بالقول الذي يستصغر. وجائز أن يكون القول الثقيل هو الحق، على ما روى في بعض الأخبار أن الحق ثقيل مُزُّ والباطل خفيف وبيء. أوروي عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه قال: حُقّ لميزان لا يوضع فيه إلا الخير أن يَخفّل، وحق لميزان لا يوزن فيه إلا الباطل أن يَخفّ فيكون ثقله العمل بما فيه. وجائز أن يكون القول الثقيل هو تكليفَ القيام عامة الله الكيل.

## ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْأً وَأَقْوَمُ قِيلًا﴾ [٦]

وقوله عز وحل: إن ناشئة الليل هي أشد وطأ وأقوم قيلا، قرئ "وِطاءً" و"وَطَأَ"، `` فمن قرأ وطاء بالمد فتأويله من المواطأة وهي الموافقة، أي موافق للسمع والبصر والفؤاد؛ لأن القلب يكون أفرغ بالليالي عن الاشتغال التي يحول المرة عن `` الوصول إلى حقيقة درك معاني `` الأشياء،

ر م: حرصه، ث: حرضه؛ ث + ويصله.

ر ث م – القاتل.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: كلام. والتصحيح من *الشرح*، ورقة ٢٨٦و.

انظر: تفسير غريب القرآن لابن قتيبة، ٤٩٣.

<sup>&#</sup>x27; انظر: معاني القرآن وإعرابه للزجاج، ٢٤٠/٥.

٦ ن: القول.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> ز ث: أي.

ر: وقي؛ ن – وفي؛ ث م: وفي. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٦و.
 وهو مع ثقله مريء، وإن الباطل خفيف، وهو مع خفته وبيء، وترك الخطيئة أيسر -أو قال: خير من طلب التوبة – ورب شهوة ساعة أورثت حزنا طويلا» (الزهد والرقائق لابن المبارك، ٢٩١/١).

قال ابن الأعرابي: الوبيء العليل ( *لسان العرب، «و*بأ»). \* قارن بما ورد من كلام أبي بكر في *تاريخ دمشق* لابن عساكر، ٤١٣/٣٠.

۱۰ ن: عليه. <sup>۱۰</sup>

<sup>&</sup>quot; ث: ووطاء. انظر: المبسوط في القراءات العشر لابن مهران، ٤٥١.

۱۲ رم. علی.

<sup>٬</sup>۲ ر: تعالى؛ م: مقالي.

وكذلك السمع والبصر يكون أحفظ للقرآن وأشد استدراكا لمعانيه. ومن قرأ وَطُأُ فهو من الوطء بالأقدام، فتأويله أنه أشد على البدن وأصعب؛ لأن المرء قد اعتاد التقلب والانتشار في الأرض بالنهار ولم يَعْتَدْ ذلك بالليل بل اعتاد الراحة فيه، فإذا كُلِّف القيام والانتصاب برجُلَيه في الوقت الذي لم يعتد فيه بالقيام كان ذلك أشد عليه وأصعب على بدنه؛ ولأن المرء بالنهار ليس ينتصب قائما في مكان واحد فيمكث فيه كذلك بل ينتقل من موضع إلى موضع، ولو كلف الانتصاب في مكان اشتد عليه ولحقه الكَلال والعَناء من ذلك. ثم أُمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أن ينتصب قائما يصلي إلى نصف الليل أو أكثر، فكان في ذلك محنة شديدة وكلفة شاقة. والله أعلم.

تم الأصل أن المرء ينتشر عبالنهار لطلب ما يعيش به وليصل إلى ما يتمتع في أمر دنياه، وينام الليل طلباً للراحة وإيثارا^ للتخفيف. \* وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم ممنوعا عن اكتساب الأشياء التي يتوصل بها إلى سعة ' الدنيا إلا القدرَ الذي يقيم به مُهْجته. ' ا وكذلك منع عن الراحة بالليالي وأمر بإحياء الليل إلا القدر الذي لا بد منه. والله أعلم. وجائز أن يكون في الأمر بقيام الليل نو ع٬٬ من الراحة والتخفيف، وذلك أن رسول الله صلى الله [٨٥٧] عليه و سلم ألزم بتبليغ الرسالة إلى الناس كافة، / فحُمِّل تبليغها ٢٣ إليهم بالنهار ورفعت عنه الكلفة بالليل وأمر بأن يتفرغ لعبادة ربه. وكان الأمر بالتفرغ للعبادة أيسر ١٤ من الأمر بتبليغ ١٠ الرسالة؛

ت: شدة.

ر: تيسير؛ ث: يتيسر؛ م: تيسر.

ن: أو طلب.

ر ث م - به.

ر م: ويصل.

م: إلى ما يمنع.

ر م: طالبا.

ر م: وأشار.

ر م: التخفيف.

ن: إلى سعيه.

ر: بهجته.

ر ث م: بنوع.

۱۳ ن: يلغها.

۱۱ رم: وأيسر.

رم: تبليغ.

لأن الأمر' بالتبليغ أمر بما فيه المحاطرة بالروح والجسد، وليس في الأمر بالانتصاب قائما أكثرَ الليل ذلك، أ وإنما فيه إيصال الوجع إلى بعض أعضائه فيكون فيه بعضُ التخفيف.

فإن قيل على التأويل الأول: كيف مُحصَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم في باب النكاح حيث أبيح له فضل العدد و لم يُبَخ لأمته، وفي ذلك زيادة تمتع بشهوات الدنيا؟

وجوابه أن يقال بأن المعنى الذي به حُظرً على غيره الزيادة على الأربع وقصر الأمر على ألأربع هو حوف الجور، ألا ترى إلى قوله تعالى: فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَنْ يَ وَثُلَاتَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً. وإذا كان التحريم للوجه الذي ذكرنا ارتفع الحظر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، لأن الله عز وجل عصمه عن الجور ممكنه من العدل بين النساء. ثم ليس في إباحة زيادة العدد سوى فضل محنة وكلفة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، كأنه إذا أمر أن يقوم فيما بينهن بالعدل وأن يبتغي مرضاتهن بحسن العشرة معهن وإنما يصل المرء إلى الإرضاء بالأموال ولم يتمتع هو من الدنيا مقدار ما يصل الى إرضائهن بالأموال له لم يتمتع هو من الدنيا مقدار ما يصل إلى إرضائهن بالأموال له أن يرضيهن الله بسعة الأخلاق وأن يلين اللهن لِتَقَرَّ أينهن ولا يحزنَّ، أن فيشت أنه ليس في إباحة العدد فضل تمتع بل فيه زيادة محنة وابتلاء.

وفيه أيضا ما يحقق رسالته ويثبت نبوته، لأن المرء إنما يصل إلى توفير الحقوق الواحبة عليه بالنكاح إذا تناول من فضول ً الدنيا وطَعِم من لذاتها ً وأعطى النفس شهواتها.

ر ث م: لأن في الأمر.

ث م + قائما.

ا رم: خطر.

أث + وقصر الأمر على.

<sup>&#</sup>x27; ر: الجوهر.

<sup>·</sup> سورة النساء، ٣/٤.

ر ن م: الخطر.

<sup>ً</sup> ر: عن الجوهر؛ ن: من الجور.

<sup>ْ</sup> ث – إذا.

جيع النسخ: أن يصيبهن. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٦ظ.

<sup>``</sup> ر: وأن بين؛ م: وأن بيتن.

العل اللولف رحمه الله يشير إلى قوله تعالى: ﴿ تُرجي من تشاء منهن وتؤوي إليك من تشاء ومن ابتغيتَ ممن عزلت فلا جناح عليك ذلك أدن أن تَقَرَّ أعينهن ولا يحزن ويرضين بما آتيتهن كلُّهن ﴾ (سورة الأحزاب، ١/٣٣٠).

۱۲ ر م + الطعام.

۱٬ ر ث م: وطعم لذاتها.

ثم رسول الله صلى الله عليه وسلم كان ممنوعا من إعطائه النفس شهوتها، ومع ذلك قام بإيفاء حقوق الأزواج، فثبت أنه باللطف من الله تعالى وصل إلى إيفاء حقهن ليس بأسباب البشرية.

وفي هذه الآية دلالة أن الصلاة تشتمل على الذكر والفعل حميعا لأنه قال: أشد وطأ، أي هذه الآية دلالة أن الذكر. أي أشد على البدن، وشدته يكون بالفعل، وقال: وأقوم قِيلًا، وذلك يرجع إلى الذكر.

ثم يجوز أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكلف بتبليغ الرسالة بالليالي؛ لأن أعداءه من الفراعنة وغيرهم كانت همتهم أن يقتلوه ويمكروا به، و لم يكن يتهيأ لهم إيصال الأذى به لمكان أتباعه، والليالي هي أوقات غفلة الأتباع. فلو ألله كُلف التبليع فيها لتمكنوا الأدى من إيصال المكر به، فوضع عنه التبليغ وامتُحن بالقيام لعبادة ربه.

وقوله عز وجل: إن ناشئة الليل، أي ساعة الليل، وقيل: هو من نشأ ينشأ أي نما، فسميت أناشئة لأن الأوقات تحدث وتترادف. وجائز أن يكون المراد من ناشئة الليل أي ما يوجد من الأحوال في الليل من القيام للصلاة والاشتغال بعبادة الرب حل حلاله.

وقوله عز وحل: وأقوم قيلا، أي أصوب كلاما. والأقوم هو المبالغة في الوصف مما أريد بالقيام، فإن أريد به الكلام فحقه أن تصرفه ' إلى الصدق إذ الأقوم من الأخبار أصدقها؛ وإن أريد به القيام بوفاء ' ما يقتضيه ذلك الكلام فمعنى قوله: أقوم، أي أبلغ في وفاء ما يوجبه القول؛ وإن أريد به القراءة ' نفسها فهو بالليالي أقوم قراءة.

<sup>.</sup> ' ن: من إعطاء.

يقول الله تعالى: ﴿ولا تَمُدَّنَّ عينيك إلى ما متعنا به أزواجا منهم زهرةَ الحياة الدنيا لنفتنهم فيه ورزق ربك خير وأبقى﴾ (سورة طه، ١٣١/٢٠).

م - أشد وطأ أي.

ئ رم: تبليغ.

<sup>°</sup> رم – به.

آ رم – فلو.

۷ رم: ليمكنوا.

<sup>′</sup> ن: أي بما فسمت.

آ ر ن م: يحدث.

<sup>1</sup> م: جميع النسخ: أن يصرف. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٦ظ.

۱۱ رم: بقاء.

۱۲ ن: القرآن.

#### ﴿إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا ﴾ [٧]

وقوله عز وحل: إن لك في النهار سبحا طويلا، قال أبو بكر [الأصم] والزجاج: السبح السعة، كأنه قال: إن لك في النهار سعة طويلة في تبليغ الرسالة والقيام به فتفرغ بالليالي لعبادة ربك. وقيل: إن لك في النهار سبحا طويلا، أي فراغا وبقية ومُتقلبًا، فالسبح يذكر ويراد به الفراغ ويذكر ويراد به المشي والتقلب. وهذا الذي قالوه محتمل ولكن لا يجيء أن يصرف تأويل الآية إلى الفراغ والتقلب إلى حوائج نفسه، لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن يتناول من الدنيا إلا قدر ما يقيم به مُهجته فلا يحتاج إلى فضل تقلب ولا إلى كثير فراغ ليتوسع في أمر دنياه، ولكن حقه أن يصرف تقلبه إلى تبليغ الرسالة ودعاء الخلق إلى توحيد الله تعالى وإلى ما يَحق عليهم. فيكون في قوله: إن لك في النهار سبحا طويلا، ترخيص لرسول الله صلى الله عليه وسلم في أن ينتصب الليالي للقيام بين يديه واحتزاؤ منه الإسليغ الرسالة بالنهار.

## ﴿وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا﴾[٨]

قوله: ﴿إِنْ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبَّحًا طُويلاً﴾ معناه فراغا طويلا ومتصرفا طويلا (معاني القرآن وإعرابه للزحاج، ٥/٠٤٠).

<sup>·</sup> حميع النسخ: طويلا.

<sup>َ</sup> جميع النسخ: فيفرغ. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٨٦ظ.

ر - قال أبو بكر والزجاج السبّح السعة كأنه قال إن لك في النهار سعة طويلة في تبليغ الرسالة والقيام به فتفرغ بالليالي لعبادة ربك وقيل إن لك في النهار سبحا طويلة أي فراغا وبقية.

ر م: وتقلب.

رم+ما.

ل ر ث: مهمه، ن م: مهمة. والتصحيح من المرجع السابق.

ر: بقليد؛ ن ث م: بقلبه. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٧و.

جميع النسخ: في أن ينصب. والتصحيح مستفاد من المرجع السابق.

١٠ ر ن ث: واجتراء منه؛ م: وأخبر أمته. والتصحيح من المرجع السابق.

رم أي ذكر.

۱۲ رم: والتبتل.

١٣ الزيادة من المرجع السابق.

<sup>،</sup> م – إلى.

ما الذي يلزمه من العبادة في تلك الحال، فيكون ذكر ربه بإقامة تلك العبادة لا بأن يذكر الله تعالى بلسانه فقط، وهو كقوله: فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا، واستغفارهم أن يأتمروا عما أمروا وينتهُوا عما نُهوا لا أن يقولوا بالسنتهم: نستغفر الله، لأنهم وإن قالوا: نستغفر الله لم يقبل ذلك منهم إذا كانوا كفرة، فثبت أن استغفارهم أن يحيبوا إلى ما دعاهم إليه لم يقبل ذلك منهم إذا كانوا كفرة، فثبت أن استغفارهم وذلك / يكون بالأفعال مرة الم الم والأقوال ثانيا.

ومنهم من صرف الأمر إلى الاسم على ما يؤديه من اللفظ، فأمر بذكر اسم الرب لله الله من الفوائد بذكرها، لأن من أسمائه أسماءً ترغّبه افي اكتساب الخيرات والإقبال على عبادة الرب تعالى، أومنها ما يدعوا الذكر إلى الخوف والرهبة، ومنها ما يوقف العلى عجائب حكمته ولطيف تدبيره وتقرير سلطانه وعظمته في قلبه، ومنها ما يُحدث له زيادة علم وبصيرة. أوهي الأسماء المشتقة من الأفعال، وإذا تأمل فيها عرف الوجه الذي منه اشتق تلك الأسماء، فذكر أسمائه يحدث له ما ذكرنا من الفوائد والعلوم.

وقوله عز وحل: وتبتل إليه تبتيلا، فالتبتيل هو الانقطاع إلى الله تعالى، [وحق الكلام أن يقول: وتبتل إليه تبتيلا لكنه أُمر بالانقطاع إلى الله تعالى] " وأن يقطع" نفسه من شهواتها

ن: من العادة.

<sup>\*</sup> سورة نوح، ۱۰/۷۱.

<sup>ٔ</sup> ر ث م: يستغفر.

<sup>·</sup> ث + إلى.

ن - إليه.

<sup>·</sup> ث: فكذلك.

ر م: الأفعال.

<sup>ُ</sup> رم: يؤديه.

ر: يذكر.

<sup>``</sup> ر ث م: لها.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: يرغبه. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٨٧و.

<sup>٬٬</sup> ر ث م - الرب تعالى.

<sup>ً &#</sup>x27; رم: ما يقف، ن: ما يوفقه.

<sup>ٔ</sup> رم: بصیرة.

١٥ الزيادة من المرجع السابق.

۱۱ ن: تقطع.

ويصرفها عن لذاتها، فكأنه قال: وتبتل إليه، وبَتِّلُ نفسك تبتيلا، من الشهوات واللذات، ولذلك سميت مريم رضي الله عنها البتول لأنها قطعت نفسها عن منافع الدنيا وأقبلت إلى الآخرة وانقطعت إليه.

### ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لَا إِلْهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلًا ﴾ [٩]

وقوله عز وحل: رب المشرق والمغرب، قال أبو بكر الأصم: تأويله مملِك المشرق والمغرب، فحقه أن يقال: مالك المشرق والمغرب الأنه هو المالك على التحقيق. وقال بعضهم: الرب هو المصلح. ثم خص المشرق والمغرب بالذكر وإن كان هو مالكهما ومالك الخلائق أجمع، لأن ذكر المشرق يقتضي ذكر السماوات والأرضين، وفي ذكر السماوات والأرضين ذكر أعلى المشرق من عين أعلى المشرق من عين المشرق من عين المشرق من عين المشمس، ثم تجرى في أقطار السماء وتقطع كل يوم مسيرة ألف عام، ثم تغزب في عين حجيئة، فتصير إلى أسفل السافلين وتجرى كذلك حتى الصل إلى مطلعها، الشم تطلع هنالك. فدل فتصير إلى أسفل السماوات والأرضين ومُنشئهما واحد، وأن سلطانه في الأرض كسلطانه في الأرض كسلطانه في المشمس في يوم واحد "السماء، ويُعلَم أن من بلغت قدرته هذا المبلغ في أن يستر "عين الشمس في يوم واحد "المسيرة ألف عام مًا يشتد على الخلق قطع هذه المسافة في مُدد كثيرة لا يجوز أن يُعجزه شيء. ودل على أن ملكه دائم لا ينقطع، لأن عين الشمس تحري في كل يوم على ما شخرت

<sup>·</sup> جميع النسخ: وتصرفها. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٧و.

ر ث م: وتبتل.

ن: عليه السلام.

<sup>&#</sup>x27; ٺ: بتولا.

ر م: على الحقيق.

<sup>ُ</sup> ر*ث م + هو.* 

<sup>ّ</sup> ر: مالكها.

<sup>ٔ</sup> رم: على.

<sup>°</sup> فيه إشارة إلى قوله تعالى: ﴿حتى إذا بلغ مغرب الشمس وحدها تغرب في عين حمثة ووحد عندها قوما﴾ (سورة الكهف، ٨٦/١٨).

ر: ععني.

۱٬ ر: إلى مطلهما.

١١ ر م: في أن سير؛ ث: في أن تسير.

<sup>ٔ &#</sup>x27; ر م: واحدة؛ ث: واحده.

لا تتبدل ولا تتغير المختلاف الأزمنة والأوقات، وجُعل منافع أهل الأرض متصلة بمنافع السماء. ولو لم يكن مدبرهما واحدا لارتفع الاتصال وانقطعت منافع السماء عن أهل الأرض. فكان في ذكر المشرق والمغرب دلالة وحدانيته وإظهار قوته وسلطانه والوقوف على عجائب حكمته ولطائف تدبيره. ثم تخصيص ذكر المشرق والمغرب دون السماء والأرض هو والله أعلم لأن هذا أوصل إلى معرفة التوحيد وأسرع إلى الإدراك من ذكر السماوات والأرض وإن كان في التدبير في أمر السماء والأرض تحقيق ذلك. وفي قوله عز وجل: رب المشرق والمغرب، أي الذي أمرت بذكره هو رب المشرق والمغرب، وفيه تعريف الوجه الذي يصل إلى معرفة ربوبيته.

وقوله عز وجل: لا إله إلا هو، أي لا معبود يستحق العبادة إلا هو، لأن الذي يحمل الإنسان على عبادة المعبود الخوف والرجاء، وإذا عزفهم بذكر المشرق والمغرب أن تدبير الخلائق كلها راجعة إليه وأنه هو القاهر عليهم والقادر، وبيده الخزائن والمنافع أجمعُ علموا أنه هو الإله الحق والرب القاهر، وأن من سواه مربوب مقهور لا يملك نفعا ولا ضرا فكيف يستوجب العبادة والإلهية؟

وقوله عز وحل: فاتخذه وكيلا، فحائز أن يكون أراد أن كِلْ أمورَك كلها إلى الله تعالى حتى يكون هو الذي يدبر ويحكم ولا تَر لنفسك فيها تدبيرا. والوكيل في الشاهد هو الذي يدخل في أمر آخرَ على جهة التبرع لينصره فيه ويعينه، فيكون قوله: فاتخذه وكيلا، أي اطلب من عنده النصر والمعونة. والمرء في الشاهد إنما يفزع إلى الوكيل ليزيح عنه عِلله ويقضي عنه حوائحه ويقوم عنه في النوائب، فكأنه يقول: افزع إلى الله تعالى في نوائبك فيكون هو الذي يزيح عنك الحوائج ويكون معتمدك في النوائب. والله أعملم.

جميع النسخ: لا يتبدل ولا يتغير. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٨٧و.

ر: وحدانية. .

ر م: يحتمل.

رم+عليهم.

ت: تدبير.

م: يفرغ.

ر م: إنما ليريح.

ر: افرغ.

ر م: بريح.

#### ﴿ وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا ﴾ [١٠]

وقوله عز وحل: واصبر على ما يقولون، قال أهل التفسير: تأويله: اصبر على تكذيبهم إياك، ألا ترى إلى قوله في سياق الآية: وَذَرْنِي وَالْمُكَذِّبِينَ أُولِي النَّعْمَةِ، فثبت أنه دعا إلى الصبر على التكذيب. وحائز أن يكون منصرفا إلى هذا وإلى غيره؛ لأنهم كانوا لا يقتصرون على تكذيبه لل كانوا ينسبونه إلى الكذب مرة وإلى السحر ثانيا وإلى الجنون ثالثا وإلى أنه يتيم رابعا، فكانوا يؤذونه أنواع الأذى، فحائز أن يكون قوله: واصبر على ما يقولون، منصرفا إلى كل ذلك.

ثم الأمر بالصبر ويقع بخصال ثلاث. أحدها أنْ لا تُجازِهم على تكذيبهم إياك تكذيبك إياهم، ولا تحزع عليه، وفي الجزع بعض التسلي والتشفي، أو لا تدعُ عليهم بالهلاك والتّبار بل اصبر لذلك.

ولقائل أن يقول: كيف كان يشتد عليه م تكذيبهم إياه حتى كاد يتحزّن لذلك والذين السبوه إلى الكذب كانوا من أعدائه، وليس الم يُستثقل التكذيب المن العدو ولا يستكثر منه، [٨٥٨٨] لأنه بما يعاديه يعتقد أن يسيء إليه بجميع ما يمكّنه وسعه، وإنما يستثقل الكذب من أهل الصغوة والمودة. فكيف استثقله وكيف بلغ به التكذيب مبلغا يحزن به حتى يُدعَى إلى الصبر بقوله: واصبر على ما يقولون؟

الآية التالية.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> ر م: على تكذيب.

ر م – مرة.

<sup>ْ</sup> ٿ: يؤذنه.

<sup>°</sup> ر: بالتصير.

<sup>.</sup> أ ر: لاتخاذهم.

ر: والتسفي أو لا يدع؛ ن: والتسفي ولا يدع؛ م: أو لا يدع.

<sup>ً</sup> ر ث م: عليهم.

<sup>\*</sup> ث: لأولئك.

ا رم: والذي.

<sup>&#</sup>x27; ر؛ و آيس.

<sup>&#</sup>x27; ر م: يشتغ*ل.* 

ا رم: الكذب.

ر م. المحصوب أ ر: وإنما يشتغل.

<sup>ُ</sup> ن: يد؛ ث: بذا.

أُ سورة الأنعام، ٣٣/٦.

والجواب عن هذا أن الكذب والجهل مما يستثقلهما العقل والطبع جميعا؟ وكذلك التكذيب والتحهيل أمر ثقيل على الطبع والعقل جميعا حتى إن الكذوب آذا نسبت إلى الكذب اشتد عليه ذلك و لم يتحامل، وكذلك الجهول إذا عُرف بالجهل ثقل ذلك عليه. فإذا كان التكذيب مستقبحا في عقول الخلق وطبائعهم وإن كانت طبائعهم مشوبة بالآفات وفي عقولهم نقص، فرسول الله صلى الله عليه وسلم مع صفاء عقله وسلامة طبعه عن الآفات أحق أن يَثقل عليه فيحزن لذلك. ثم ما من إنسان ينسب إلى الكذب فيما يحدّث عن نفسه أو عمن سواه من الخلائق ممن علت رتبتهم أو انحطت إلا وهو يجد لذلك ثِقلا. فكيف إذا أحبر عن الله تعالى وكذب فيه أليس هذا أحق أن يثقل على القلب ويتحزن له؟ ويجوز أن يكون [الذي] حمله على الحزن شدة إشفاقه على المكذبين، لأن تكذيبهم يُفضي بهم إلى العَطَب والهلاك فأشفق على المتعالم، عا به هلاكهم و حَزِن لذلك. أو يكون حزنه غضبا لله تعالى، إذ الرسل كانوا يغضبون لله تعالى ويشتدون على أعدائه.

والجواب عن قوله: ' "إن المكذبين كانوا من أعدائه فكيف اشتد عليه تكذيبهم وذلك أمر غير مستبدّع من الأعداء".

فنقول: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يعاملهم معاملة الولي مع وليه الصفي ولم يكن يعاملهم بما يعامل به الأعداء؛ لأنه كان يدعوهم إلى ما فيه نجاتهم وشرفهم في أمر دنياهم وآخرتهم، ومن عامل مع آخر معاملة أقرب الأصفياء منه الكان الحق عليهم أن يجازوه الإحسان، فإذا تركوا ذلك وقابلوه بالتكذيب اشتد عليه وحزن لذلك.

م - جميعا.

ا رم: أن الكذب.

ا رام: والم يتجاهل.

ر م: الجهل.

ه رم: مستحقا.

٠ ث: بغض.

۷ ن: فیتحزن.

ر ن م. لمن.

الزيادة من *الشرح، ور*قة ٢٨٧ظ.

١٠ م - قوله.

١١ جميع النسخ: معه. والترجيح من المرجع السابق.

۱۲ ن: أن يجازوهم.

ثم في قوله: واصبر على ما يقولون، وفي قوله: وَلا تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ، الطال قول من قال: إن الله تعالى لا يفعل بعبده إلا ما هو أصلح له، لأنا نعلم أنه إذا أذن لنبي من الأنبياء بالدعاء على استعجال الهلاك واستجيب فيما دعا كان فيه ما يحمل القوم على الإيمان ويزدّعهم عن التكذيب، لأنهم يخافون حلول النقمة عليهم، فيتركون التكذيب ويُقبلون على الإجابة، فيكون فيه نجاتهم عن الهلاك وشرفهم في أمر دنياهم وآخرتهم، فإذا لم يؤذنوا دل أنه ليس من شرط الله تعالى أن يفعل بعباده ما هو أصلح لهم.

فإن قيل: كيف لم يؤذن لهم مالدعاء عليهم ليحملهم ذلك على الإسلام ويمنعهم عن التكذيب؟

قيل له: لأن فيما ذكرتَه رفعَ المحنة والابتلاء، لأن الحجة إذ ذاك تقع من جهة الضرورة، لأنهم إذا علموا المانهم يُستأصلون بالتكذيب امتنعوا عنه وأجابوا إلى الإسلام كرها، فيصير الحجج اضطرارية لا تمييزية واختيارية، وحجج الرسل عليهم السلام اختيارية لا ضرورية؛ لما ذكرنا أنها لو جعلت اضطرارية لارتفعت المحنة، فجُعلت حججهم من وجه يقع بها الشَّبه ليوصَل إلى معرفتها بالفكر لئلا ترتفع المحنة.

فإن قال قائل: <sup>۱۲</sup> إن أبا حنيفة رحمه الله ذكر في كتاب *العالم والمتعلم* أن إيمان الملائكة وإيمان الرسل وإيماننا واحد، <sup>۱۲</sup> ثم قال: فإذا استوينا نحن والرسل في الإيمان فكيف صار الثواب لهم أكمل وخوفهم أنه من الله أشد؟ فأجاب عن هذه السؤال بأجوبة، وقال في جملة ما أجاب:

<sup>﴿</sup> فَاصِيرَ كُمَّا صِيرَ أُولُو العَزْمُ مِنَ الرَّسِلُ وَلا تَسْتَعِجُلُ لَهُمَ ﴾ (سورة الأحقاف، ٢٥/٤٦).

رم: بعد.

ا ن: ما يصلح.

ر: النبي.

<sup>°</sup> ن: ويودعهم؛ م: ويرد عنهم.

ن + لأنهم عن التكذيب.

رم: لم يؤذن.

<sup>&#</sup>x27; رنم - لهم.

<sup>.</sup> ' رنم: يقع.

١ ر م: علمهم.

١ جميع النسخ: لثلا يرتفع.

ر – **قائل**۔ '

۱<sup>۲</sup> العالم والمتعلم لأبي حنيفة، ١٤.

۱۱ م: وحزنهم.

إنهم لو ارتكبوا الزلات لحلّ بهم العقاب عقيب الزلل، فصار خوفهم بالله تعالى ألزم من هذه الجهة.

ولسائل أن يسأل على هذا فيقول: 'فإذن 'إيمانهم بالله تعالى وتركهم المعاصي ضروري لا احتياري؟ فيحاب عنه بأن يقال بأن الأنبياء عليهم السلام لم يتبين لهم العصمة بل كانوا على خوف من وقوعهم في المهالك، ألا ترى إلى قول إبراهيم عليه السلام: وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ، ولو كانت العصمة له 'ظاهرة لكان يستغني عن السؤال. وقال في قصة شعيب عليه السلام: وتما يَكُونُ لَنَا أَنْ نَعُودَ فِيهَا إِلّا أَنْ يَشَاءَ الله وَبُعَ رَبُنًا كُلَّ شَيْءِ عُلْمًا، فبيت أنه لم يتبين لهم العصمة. ونحن إنما شهدنا لهم بالعصمة بالوجود لا أن الحكمة توجب العصمة، والرسل عليهم السلام أمروا بتبليغ الرسالة ولم يؤذن لهم بالنظر في أمر من تقدمهم من الرسل ليظهر لهم العصمة بالتدبر والتفكر. فثبت أنهم كانوا على الحوف من تقدمهم من الرسل ليظهر لهم العصمة بالتدبر والتفكر. فثبت أنهم كانوا على الحوف والرجاء في فكاك أنفسهم وفي وقوعها في المهالك، وأن إيمانهم بالله تعالى لم يكن ضروريا بل معرفته بالتمييز، لذلك عظمت درجاتهم.

والثاني أن الأنبياء عليهم السلام قد كان تقرر ' في قلوبهم هيبة الله تعالى وعظمتُه، فكانت المعرفة هي ' التي دعتهم إلى الإيمان به، لا خوف حلول العقوبة بهم ' لو ارتكبوا الزلات. وأما الكفرة فلم يعرفوا عظمة الله تعالى ولا قدرته ولا سلطانه حتى يحملهم ذلك على الإيمان به، وهو الذي يحملهم على الإيمان لا غير،

ر م - عقيب.

ن ث: فنقول.

<sup>َ</sup> جميع النسخ: فإذا. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٨٨و.

<sup>ٔ</sup> سورة إبراهيم، ١٤/٣٥.

<sup>&#</sup>x27; رثم – له.

<sup>﴿</sup> قِلْدُ افْتُرِينَا عَلَى اللهِ كَذَبًا إِنْ عُذُنَا فِي مَلْتَكُمْ بَعْدُ إِذْ نَجَّانًا اللهِ مَنْهَا وَمَا يَكُونُ لِنَا أَنْ نَعُودُ فَيْهَا إِلَا أَنْ يَشَاءُ اللهِ رَبِنَا وسع ربنا كل شيء علما ﴾ (سورة الأعراف، ٩/٧٨).

المجميع النسخ: لم يبين. والتصحيح من المرجع السابق.

المجميع النسخ: يوحب. والتصحيح من المرجع السابق.

ر م – من.

<sup>،&#</sup>x27; ن: تعزز.

۱۱ ث – هي.

۱۲ ن: لهم.

فيصير إيمانهم ضروريا، فلهذا لم يعاقبوا بالتكذيب لئلا يرتفع المحنة وخولف بينهم وبين غيرهم. وهذا كما نقول ' بأن أنباء من تقدم ' من الرسل حجة لرسولنا صلى الله عليه وسلم في إثبات نبوته وإن كانت تلك الأنباء قد عرفها أهل الكتاب وأخبروا بها، لأن أهل الكتاب عرفوا تلك الأنباء بالتعلم والتلقين، ولم يختلف رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى من عنده علم تلك الأنباء، فعلم أنه بالله تعالى علم لا بتعليم أحد، فصارت الأنباء حججا لذلك ولم تصر ' لغيره حجة. والنه أعلم.

وقوله عز وحل: واهجرهم هجرا جميلا، فجائز أن يكون تأويله اهجرهم وقت سبهم ونسبتهم إياك إلى ما لا يليق بك ولا تَعْبَأ بهم ولا تَكترث إليهم وإلى ما يتقولون عليك، لأن ذلك بعض ما يَزجُر المتقوّل والسابَّ عما هو فيه، وهو كقوله عز وجل: وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْحَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا. موجتمل أن يكون تأويله أن انقطع عنهم انقطاعا جميلا. والانقطاع الجميل ألا يترك شَفَقته عليهم ولا يدعو عليهم بالهلاك ولا يمتنع عن دعائهم إلى ما فيه رشدهم وصلاحهم، ولذلك قال في وقت أذاهم إياه: «اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون». ويحتمل أن يكون هَجُره إياهم الهجرا جميلا هو ألا يكافئهم بالسيئة السيئة، الله يدفع السيئة بالحسنة، كقوله تعالى: إدْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِئَةَ، الذ ذلك أدعى للخلق إلى إحابة من يفعل ذلك بهم الله عند المعاملة. والله أعلم.

جميع النسخ: كما يقول. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٨و.

<sup>ً</sup> ر ث م: ما تقدم.

ث – لذلك.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م: و لم يصر.

ر ث م – لغيره.

ث: ولا يعبأ.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> ث: ولا يكترث.

<sup>﴿</sup> وَهُوعِباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هَوْثًا وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً ﴿ (سورة الفرقان، ٦٣/٢٥). الله النف السوط ، ١٧٧٣ . عنه عدالله بن عبد قال: إلى يسترياع قد مما الله على الله علم مسلم، وشع

الدر المنثور للسيوطي، ١١٧/٣ عن عبد الله بن عبيد قال: لما كسرت رباعية رسول الله صلى الله عليه وسلم، وشج في جبهته فجعلت الدماء تسيل على وجهه قيل: يا رسول الله، ادع الله عليهم فقال صلى الله عليه وسلم: «إن الله تعالى لم يبعثني طعانا ولا لعانا، ولكن بعثني داعية ورحمة، اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون» (شعب الإيمان للبيهقي، ١٩٥٣).

ر م ن: إياه.

<sup>&#</sup>x27; ( ﴿...نحن أعلم بما يصفون ﴾ (سورة المؤمنون، ٩٦/٢٣).

۱۳ ث – بهم.

ثم من الناس من يقول بأن هذه الآية نسختها آية السيف. ' ومنهم من قال بأنها لم تنسخ، ' وصرفوا تأويل الآية إلى حهة لا يَعمل عليها النسخ. وذلك أن في قوله: واهجرهم هجرا جميلا، منعَ المكافأة لأجل ما آذوه ولم يُفرّض عليه القتال ليكافئهم بأذاهم ٌ وينتقم منه بذلك، بل رجع قتاله إلى نصرة الدين ولتكون علمة الله تعالى هي العليا، لذلك لم يكن في آية السيف ما يوجب نسخ هذا، ولا نسخ العمل بقوله: فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْبِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ. ° والثاني " أنه ليس في قتالهم انتقامٌ منهم بل فيه ما يدعوهم إلى الإيمان بالله تعالى ورسوله، وإذا آمنوا بذلك بجوا من العقاب وفازوا بعظيم الثواب، فيصير القتال رحمة لهم لا عقوبة. ووجه جعله رحمة هو أنهم إذا رأوا غلبة للمسلمين عليهم مع قلة عددهم والضعف الذي حل بأبدانهم لاشتغالهم بعبادة ربهم وكثرة عدد المشركين مع قوة أبدانهم أيقنوا أنهم^ لم ينالوا الغلبة بالحيل؟ والأسباب، بل الله تعالى هو الذي قوّاهم عليهم وقام بنصرهم، فيتقرر عندهم كون أهل الإسلام على الحق. وإذا أيقنوا بالحق التزموه ' فيُحرزون ' به جزيل الثواب وكريم المآب، فصار القتال رحمة لهم لا أن يكون " عقوبة عليهم لسوء صنيعهم. وإذا كان كذلك بقى العمل بقوله عز وحل: واهجرهم هجوا جميلًا، ثابتا باقيا. وبهذا يجاب من سأل فقال: إن الله تعالى يقول لنبيه عليه السلام: وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ، " ﴿ وَفِي القتال ترك الرحمة فكيف فُرض عليه؟ فيقال: أن ليس في القتال تركُ الرحمة بل هو من أبلغ الرحمة وتمامها إذ يحملهم على الإيمان وترك التكذيب فتعلواً ' منزلتهم ويَشرُف قدرهم في الدنيا والآخرة. والله أعلم.

<sup>&#</sup>x27; أي قوله تعالى: ﴿فاقتلوا المشركين حيث و حدتموهم و حذوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مَرصد﴾ (سورة التوبة، ٩/٥).

ت: لم ينسخ.

رم: عليهم القتال ليكافئهم بما ذاهم.

جميع النسخ: وليكون.

<sup>°</sup> سورة البقرة، ٢٠٩/٢.

جميع النسخ: الثاني. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٨ظ.

<sup>&#</sup>x27; ر ن: علية.

ن - أيقنوا أنهم.

ر م: بالخيل.

اً ر م: التزموا. -

۱۱ جميع النسخ: فيحزروا. والتصحيح من المرجع السابق.

ا ث + عليهم.

١٢ سورة الأنبياء، ١٠٧/٢١.

١٤ جميع النسخ: فيعلوا.

وجواب آخر أن يقال بأن الحجة في القتال ليس في القتل، لأنهم إذا خافوا القتال تركوا التكذيب وأقبلوا على الداعي، ألا ترى أنه ذُكر أن القوم قبل أن يُفرض عليهم القتال كان يدخل الواحد منهم بعد الواحد في هذا الدين، فلما شُرع القتال جعلوا يدخلون فيه فوجا فوجا وقبيلة قبيلة. ثم إباحة القتل يكون بالضرورة لأنهم إذا علموا أنهم لا يُقتَلون لم يقع لهم الخوف بالقتال وإذا لم يخافوا تركوا الإجابة، فشُرع القتل فيه لتحقيق الخوف فلم يكن فيه ترك الرحمة. وهو كقوله: وَلَكُمْ فِي الْقِصاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ، وفي إقامة القصاص تلف النفس وليس فيه إحياء، ولكن وجه الإحياء فيه هو أن القاتل إذا فكر قتل نفسه بقتل صاحبه ردعه ذلك عن القتل، فيكون فيه إحياء النفس جميعا، فيصير إيحاب القصاص سببا للإحياء في الحقيقة وإن كان في الظاهر سببا للإتلاف. فكذلك هؤلاء إذا أيقنوا بالقتل بامتناعهم عن الإحابة تركوا الامتناع وأقبلوا على الإحابة فيكون موضع ألقتل للرحمة بالتحقيق، " وإن كان في الظاهر خارجا مخرج ترك الرحمة. والغه أعلم.

## ﴿وَذَرْنِي وَالْمُكَذِّبِينَ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهِلْهُمْ قَلِيلًا﴾[١١]

وقوله عز وحل: و**ذرين والمكذبين أولي النعمة**، وفيه أن أهل الخِصْب ُ ` والدَّعة هم الذين اشتغلوا بالتكذيب وهم الذين كانوا يصدون الناس عن سبيل الله، كما قال: وَكَذْلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكِّابِرَ مُخرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيهَا، ۚ ` وقال: وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوهَا، ۚ ` .

ر م - أنهم.

جميع النسخ: لا يقبلون. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٨٨ظ.

ر ن م + فيه.

<sup>·</sup> سورة البقرة، ١٧٩/٢.

ر م: ليس.

<sup>ٔ</sup> ن: واحبا.

۱ رم: وجد.

<sup>َ</sup> ن: يقتل.

ر م: روعه.

ا ن: موضوع.

اً ر م: وفي التحقيق.

اً رم: الحصبة.

<sup>&</sup>quot; " سورة الأنعام، ١٢٣/٦.

<sup>\* ﴿ ...</sup>إنا بما أرسلتم به كافرون﴾ (سورة سبأ، ٣٤/٣٤).

فَحَصَ أُولِي النعمة بالذكر لهذا. ثم في قوله: وفري والمكذبين، إيهام بأن رسول الله صلى الله المحمد عليه وسلم سبق منه المنع، ولم يوجد من رسول الله حيلولة ومنغ، ولكن مثل هذا / الحطاب موجود في كتاب الله تعالى في غير آي من كتابه؛ وهو أن يخرج مخرجا يوهِم أن هناك مقدمة وإن لم يكن فيها مقدمة في التحقيق. قال الله تعالى: والسّماء رَفَعَهَا، ولم يكن فيه تحقيقُ الوضع وإن كان الرفع يستعمل في الشيء الموضوع، وكان تأويل الرفع هاهنا بأنها حلقت مرفوعة؛ وقال: وَالأَرْضَ وَصَعَهَا لِلْأَيَّمِ، ولم يكن مرفوعة فوضعها، وكان معناه أنها حلقت موضوعة. وقال يوسف عليه السلام، إني تَرَكُتُ مِلَّة قَوْم لا يُؤمِنُونَ بِاللهِ، ولم يسبق منه موضوعة. وقال يوسف عليه السلام، إني تَرَكُتُ مِلَّة قَوْم لا يُؤمِنُونَ بِاللهِ، ولم يسبق منه من الظُّمَاتِ إلى الظُّمَاتِ إلى الظُّمَاتِ إلى الظُّمَاتِ إلى الظُّمَاتِ إلى الظُّمَاتِ إلى النُّورِ إلى الظُّمَاتِ، ولا يقتض قوله عز وجل: يُحْرِجُهُهُم مِنَ الظُّمَاتِ، كونهم في النور فيخرجهم منه، وإن كان في الظاهر وله يؤدى ذلك قوله: وفريني والمكذبين، وإن كان في الظاهر يقتضي حيلولة ومنعا فليس في الحقيقة إثبات منع. ونذكر عبر هذا في سورة المدرْر.

ثم قوله: وذرين والمكذبين، معناه "لا تجازهم بصنيعهم ولا تستعجل عليهم بالدعاء بل أمهلهم قليلا، فسيكفيكهم الله. وقيل في الفرق بين النّعمة والتّعمة: إن النّعمة ما يعطَى للعبد إرادة استدراجه فيها وهلاكه، كقوله عز وجل: وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ. " والنِعمة هو منة الله تعالى على عباده تفضلا عليهم، كقوله: وَأَسْبَعٌ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةٌ وَبَاطِئةً. " والنّه أعلم.

رم: منع.

سورة الرحمن، ٥٥/٧.

<sup>&</sup>lt;sup>آ</sup> سورة الرحمن، ٥٥/١٠.

<sup>·</sup> سورة يوسف، ۳۷/۱۲.

<sup>°</sup> سورة البقرة، ٢٥٧/٢.

ن: حلوله.

جميع النسخ: ويذكر. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٨٩و.

<sup>ٔ</sup> رام: ومعناه.

ر ث م: لا يستعجل؛ ن: ولا يستعجل. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ﴿ وَاتَرَكَ البَحْرُ رَهُوًا إِنْهُمْ جَنْدُ مَعْرَقُونَ كُمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَاتَ وَعَيُونَ وَزَرُوعَ وَمَقَامُ كُرِيمُ وَتَغْمَةَ كَانُوا فَيُهَا فَاكْهِينَ كَذَلِكُ وَأُورِثْنَاهَا قُومًا آخرين﴾ (سورة الدخان، ٢٤/٤٤ – ٢٨).

<sup>&#</sup>x27;' ﴿ أَمْ تروا أَنَ الله سخر لكم ما في السماوات وما في الأرض وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة ﴾ (سورة لقمان، ٢٠/٣١).

#### ﴿إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالًا وَجَحِيمًا ﴾ [١٢]

وقوله عز وحل: إن للدينا أنكالا وبجميعًا، أقال ابن عباس رضي الله عنه: الأنكال هو السلاسل والقيود. أوقال أبو بكر الأصم: الأنكال ما يُنكَّل به ويعتبر به غيره. قال الله تعالى: فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا يَحَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً [لِلْمُتَّقِينَ]، أتأويله ما بين يديها من القرى وما خلفها من القرى أيضا. فإن كان على ما ذكره أبو بكر الأصم فقد يكون في الدنيا ويكون منصرفا إلى يوم بدر ولله أعلم وكان الأول أشبه. والجحيم هو معظم النار.

ثم في هذه الآية دلالة نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وآية رسالته، لأن قوله: إن لدينا أنكالا وجحيما أنكالا وجحيما واحميما، راجع إلى قوله: وَذَرْنِي وَالْمُكَلَّبِينَ أُولِي التَّعْمَةِ، فإن لهم لدينا أنكالا وجحيما وإنما يُنكلُون ويعذبون بالجحيم إذا ماتوا على الكفر، ففيه إبانة أنهم يموتون وهم كفار، وعلى ذلك ماتوا ومحتيم أمرهم ولم يُسلم منهم أحد، فيخرج ما أخبر عن غيب كما أخبر، وذلك لا يعلم إلا بالله تعالى، فثبت أنه لم يخترعه من تلقاء نفسه بل عَلِم بالله تعالى، وعلم الغيب من أعظم آيات رسالته.

#### ﴿ وَطَعَامًا ذَا غُصَّةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [١٣]

وقوله عز وحل: وطعاما ذا غصة وعذابا أليما، فالذي يَغَصّ [المرء به] ولا يقدر على ابتلاعه ليس بطعام في الحقيقة؛ وقال: لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ جَمِيمٍ، ^ فالحميم وليس بشراب في التحقيق. ولكن سُمي الأول طعاما لأنه يُمضَغ مضغ الطعام، والصديد والحميم يسيلان سيل الشراب، فذكر في الأول طعاما وفي الثاني شرابا لهذا، ولأن الطعام اسم لما يطعم فهو مطعوم وإن كان كريها، والحميم مشروب وإن كان في نفسه كريها.

ن ث + وطعاما ذا غصة وعذابا أليما.

<sup>\* ﴿</sup>إِنَّ لَدَيْنَا﴾ عندنا لهم في الآخرة ﴿أَنكَالاً﴾ قيودًا تُقيَد بها أرجلهم وأغلالاً تغل بها أيمانهم إلى أعناقهم وسلاسل تُوضَعُ في أعناقهم (تنوير القباس من تفسير ابن عباس، ٦٢١).

<sup>&#</sup>x27; ر: ما يتكل.

أ سورة البقرة، ٦٦/٢.

<sup>ً</sup> رم: من قری.

الآية السابقة.

<sup>&#</sup>x27; ر: الكفرة. ا

<sup>^</sup> سورة الأنعام، ٦٠/٧؛ وسورة يونس، ٤/١٠.

<sup>ً</sup> ن: والحميم.

ثم الأصل أن الكفرة بكفرهم تركوا شكر نعم الله تعالى وذِكْرَه وقابلوها بالكفران فأبدل الله تعالى لهم في الآخرة مكان كل نعمة نقمة، ألا ترى إلى قوله تعالى: وَتَحْشُرُهُمْ يَوْمَ اللّهِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمَّا، فأبدلهم مكان البصر عَمَّى ومكان السمع صَمَما لتركهم شكر ما أنعموا من البصر والسمع واللسان، وأبدلهم مكان اللباس قطرانا ومكان المراكب السَّحْب إلى النار على أقدامهم ووجوههم، فكذلك أبدلهم مكان الطعام والشراب رَقوما وحميما لتركهم شكر نعم الله تعالى.

#### ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيبًا مَهِيلًا﴾[١٤]

وقوله عز وجل: يوم ترجف الأرض والجبال وكانت الجبال كثيبا مهيلا، قد ذكرنا الرجفة في غير موضع. وقوله: كثيبا مهيلا، أي رَمْلًا سائلا. ففيه إخبار عن شدة هول ذلك اليوم، لأن الجبال من أصلب الأشياء وأشدها في أنفسها، ثم يبلغ هول ذلك اليوم مبلغا لا يحتمله الحبال مع شدتها وصلابتها. فالإنسان الضعيف المهين أنى يقوم لشدته وهوله؟ فذكرهم حال ذلك اليوم ليرتدعوا وينتهُوا عما هم عليه في التكذيب والضلال.

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا﴾[١٥]

وقوله عز وجل: إنا أرسلنا إليكم رسولا شاهدا عليكم كما أرسلنا إلى فرعون رسولا، قوله: شاهدا عليكم، قال أبو بكر الأصم: تأويله مبيّنا لكم ما لله تعالى عليكم من الحق. وحائز أن يكون شاهدا عليكم، أي لكم وعليكم جميعا، فيكون على الكفرة شاهدا، بقوله: وَجِئْنًا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هٰؤُلَاءِ، ويكون للمؤمنين شاهدا. وقد يذكر "عليكم" ويراد به "لكم"،

ا ر: ذکره.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> رم: بالكفر.

<sup>ً</sup> سورة الإسراء، ٩٧/١٧.

يقول الله تعالى: ﴿ سرابيلهم من قَطِران وتَغشى وجوهَهم النار﴾ (سورة إبراهيم، ١٤/٠٠)؛ ويقول أيضا: ﴿ يوم يُشحَبُون في النار على وجوههم ذوقوا مسّ سقر﴾ (سورة القمر، ٤٨/٥٤).

<sup>ً</sup> انظر تفسير الآية ٧٨ و ٩١ من سورة الأعراف.

<sup>ُ</sup> ر: قول

رم: فإن الإنسان.

ا ر ث م: عليكم.

٩ ﴿ ويوم نبعث في كل أمة شهيدا عليهم من أنفسهم وحئنا بك شهيدا على هؤلاء﴾ (سورة النحل، ١٦/١٦).

كقوله: وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ، أي للنصب، لأنهم كانوا يذبحون لها لا عليها. ومُحصَ ذكر موسى عليه السلام وفرعون من بين الجملة، ففائدة ذكر التخصيص هو والله أعلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان نُشؤه بين ظهراني الذين كذبوه و لم يكن وقفوا منه على كذبه قط بل كانوا عرفوه / بالصيانة والعدالة، وكان بمحل يرونه أهلا للشهادة، فكيف [٨٦٠] ينسبونه إلى الكذب و لم يعهدوا ذلك منه؛ وكذلك موسى عليه السلام كان نشأ بين أظهر أولئك الذين أُرسل إليهم وكانوا عرفوه بالصيانة والعدالة وعرفوا أنه يصلح للشهادة.

ومنهم من يقول بأنهم أَزْدَرَوْا برسول الله صلى الله عليه وسلم واستصغروه اعتبارا بما شهدوا من حاله عند الصغر إذ كان نُشؤه فيهم، فكذلك ازدرَوا بموسى عليه السلام حين بعث إليهم واستحفوا به استحفافهم به في حالة الصغر حتى قالوا: أَلَمْ نُرَيِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِدًا وَلَبِئَتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ، فنزل بهم ما نزل بألئك من الاستئصال بتكذيبهم إياه وازدرائهم به، فذكرهم حال مكذبي موسى عليه السلام وما نزل بهم من مقت الله تعالى بتكذيبهم وازدرائهم به، ليعتبروا به فينقلعوا عن الازدراء لئلا يحل بهم ما حل بأولئك، ولئلا الاغتروا بقُواهم وكثرة عددهم وأموالهم، فإن مكذبي موسى عليه السلام كانوا أكثر أموالا وأولادا وأعدادا وأشد بطشا فلم يغنهم ذلك من الله تعالى شيئا.

وجائز أن يكون تحص ذكر موسى عليه السلام وفرعون ونبأهما لأن حبره كان منتشرا فيما بين أهل مكة، لأنهم كانوا جيرة '' اليهود والذين عندهم نبأ موسى عليه السلام وفرعون، فكانوا يخبرونهم بما حل بفرعون وقومه بتكذيبهم الرسول، فذكرهم نبأ موسى عليه السلام

ا ﴿ ﴿ حرمت عليكم الميتة ... وما ذبح على النصب﴾ (سورة المائدة، ٣/٥).

ت: أي للمنصب.

<sup>\*</sup> ث: على كذب؛ م: على كذبة.

<sup>ً</sup> حميع النسخ: بين ظهر. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٨٩ظ.

<sup>°</sup> م - وكان بمحل يرونه أهلا للشهادة فكيف ينسبونه إلى الكذب ولم يعهدوا ذلك منه وكذلك موسى عليه الملام كان نشأ بين أظهر أولئك الذين أرسل إليهم وكانوا عرفوه بالصيانة والعدالة.

<sup>ً</sup> رم: استصغروه اعتبارا بما شهدوا من حاله عند الصغر إذا.

<sup>&#</sup>x27; ت: وكذلك.

<sup>ً</sup> ر: حيث بعث إليهم؛ م: حيث بعث طلبهم.

<sup>ً</sup> سورة الشعراء، ١٨/٢٦.

<sup>ً &#</sup>x27; ن: يحل لهم ما حل بأولئك ولئلا؛ ث: يحل بهم ما حل بأولئك ولا.

۱۱ ن: حيرة؛ م: حبرة.

لينتهوا عما هم عليه من التكذيب؛ ولأن لله تعالى أن يحتج عليهم بآحاد الحجج وله أن يحتج عليهم بحُمَلها، إذ في ذلك قطع الشُبَه وإزاحة العذر؛ أو ذكّر هم نبأ موسى عليه السلام وقومه لأن العهد به كان أقرب، إذ قومه كانوا آخرَ قوم استُؤْصِلوا في الدنيا.

#### ﴿فَعَصَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذْنَاهُ أَخْذًا وَبِيلًا﴾[١٦]

وقوله عز وحل: فعصى فرعون الرسول فأخذناه أخذا وبيلا، أي شديدا، ومنه المطر الشديد يسمى الوابل. وقال أبو بكر [الأصم: الوابل] اسم لكل مغضِلة.

## ﴿ فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيبًا ﴾ [١٧]

وقوله عز وجل: فكيف تتقون إن كفرتم يوما يجعل الولدان شيبا، فهو يحتمل أوجها. أحدها أي كيف تتقون النار في الآخرة إذا سَلكتم في الدنيا سبيلها وهو الكفر وأنتم تعلمون أن من سلك طريقا لشيء ولا مَثْفَذَ لذلك الطريق إلا إلى ذلك الشيء فإنه يَرِد عليه لا تحالة؛ أو كيف تتقون النار في الآخرة وقد تركتم القيام بما عليكم من شكر النعم؛ أو كيف تتقون العذاب في الآخرة وأنتم تُدفَعون إليها وتُضْطَرُون، بقوله عز وجل: ثُمَّ نَضْطَرُهُمْ إلى عَذَابٍ عَلِيظٍ، وبقوله: مُحذُوهُ فَاغْتِلُوهُ إلى سَوّاءِ الْجَجِيمِ، وبقوله: مُحذُوهُ فَاغْتِلُوهُ إلى سَوّاءِ الْجَجِيمِ، وبقوله: مُحذُوهُ الدنيا من الإيمان بالله تعالى ومكنتم الانتهاء عن الكفر ثم لم تنقلعوا عنه، فأنَّ يتهيأ لكم المخلص من عذابه وأنتم تُذفعون إليه؟ أو كيف تنتفعون بإيمانكم في الآخرة و لم تؤمنوا في الدنيا وقد مكنتم منه؟

والأصل أن دار الآخرة ليست بدارٍ لاستحداث الأسباب وإنما هي دار وقوع المسبِّبات، فهم إذا لم يستحدثوا الأسباب التي جعلت لدفع العذاب في الدنيا لم يُمكَّنوا من استحداثها في الآخرة

ر: ولأن الله تعالى.

ر م: عليهم بالحجج.

ن ٿ: يتقون.

ن: يتقون.

ن: يتقون.

سورة لقمان، ۲٤/٣١.

ا سورة القمر، ٤٥/٤٤.

<sup>^</sup> رم: أو بقوله.

<sup>&#</sup>x27; سورة الدخان، ٤٧/٤٤.

فينتفعوا بها ولم يكونوا أهلا لوقوع المسبّبات لما لم يستحدثوا الأسباب في الدنيا. وإنما قلنا: إنها ليست بدار محنة وابتلاء، لأن المحنة لاستظهار الخفيات، والثواب والعقابُ قد شوهد وعُويِن. فإذا قيل: إذا فعلت كذا دخلت النار وهو يعاين النار ويراها- فهو يمتنع عن الإقدام على ذلك الفعل. وإذا قيل له: إذا آمنت بالله تعالى أكرمت بالجنة -وهو يشاهد الجنة ويراها- فهو يؤمن لا محالة، فلا وجه للابتلاء في الآخرة، بل هي دار وقوع المسبّباب يعني الثواب والعقاب.

والذي يدل على هذا قوله: يوما يجعل الولدان شيبا، فأخبر أنهم يَشيبون لا بسبب المَشيب، والمشيب في الدنيا لا يوجد إلا بعد وجود سببه وهو الكِبَرُ، ليعلم أن الدار الآخرة ليست بدار استحداث الأسباب، فما يستحدثون من الإيمان بالله تعالى لا ينفعهم في ذلك اليوم ولا يَقِيهم من عذاب الله تعالى.

وقوله عز وجل: [يوما] يجعل الولدان شيبا، فجائز أن يكون هذا على التحقيق، فيشيب الولدان لهول ذلك اليوم ويصير الشيب سكارى لشدة هوله، كما قال: وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُمْ بِسُكَارَى. وجائز أن يكون على التمثيل لا على تحقيق الشيب، فمثّله به لعظم ذلك اليوم وشدة هوله. وقد يجوز أن يُمثّل الشيء بما يبعد عن الأوهام تحقيقُه على تعظيم ذلك الشيء، كقوله: تَكَادُ السّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنْشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًّا أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمٰنِ وَلَدًا، فذكر هذا على التمثيل لعظم ما قيل فيه لا على تحقيق الانفطار والانشقاق. وجائز أن يكون معناه أنه لولا أن الله تعالى بعثهم للإبقاء وأن الله يتغيرُوا ولا يتفائؤا وإلا كان هول ذلك اليوم يبلغ مبلغا يُشيّب الولدان.

<sup>َ</sup> ن – له.

ر: مسببات؛ ث م: مستثات.

م – على هذا.

ن + بهم،

<sup>°</sup> جميع النسخ: فيما يستحدثون.

ميع النسخ: فشيب. والتصحيح مستفاد من الشرح، ورقة ٢٩٠و.

<sup>∨</sup> رم:يصير.

<sup>ُ ﴿</sup> يُوم ترونها تذهل كل مرضعة عما أرضعت وتضع كلُ ذات ِحملٍ حملُها وترى الناس شكارى وما هم بسكارى و ولكن عذاب الله شديدكه (سورة الحج، ٢/٢٢).

سورة مريم، ٩٠/١٩-٩١.

۱ م. أن.

۱۱ ر ن ث + به.

#### ﴿ السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولًا ﴾ [١٨]

وقوله عز وجل: السماء منفطر به، أي بما يجعل الولدان شيبا وهو هول ذلك اليوم وشدة فزعه، أو منفطر بالغمام، وقيل منفطر بالله أي بقضائه وحكمه. والله أعلم. تم قال: [٤٨٦٠] منفطر به، ولم يقل: منفطرة والسماء / مؤنث، فذكر الزجاج أن معنى قوله: منفطر به، أي

ذات انفطار، فعبر بها كما يعبر عن الذكور كما يقال: امرأة مرضع أي ذات إرضاع. '

وقوله عز وجل: كان وعده مفعولا، أي الذي وقع به الوعد مفعول، لا أن يكون الوعد هو المفعول، لا أن يكون الوعد هو المفعول، فكذا قوله: إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْتِيًّا، والوعد لا يؤتّى بل الموعود هو الذي يؤتّى، ولكن نسب الموعود إلى الوعد لأنه من آثاره. وهذا كما يقال: المطر رحمة الله، أي برحمة الله ما أمطروا لا أن يكون المطر رحمة؛ ويقال: الصلاة أمر الله، أي بأمر الله ما يُقامُ لا أن يكون أمرة الذي يوصف به، فكذلك الموعود نسب إلى الوعد إذ بالوعد ما استوجبوا لا أن يكون الوعد هو المفعول وهو المأتيًا.

## ﴿إِنَّ هَٰذِهِ تَذْكِرَةُ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا﴾ [١٩]

وقوله عز وجل: إن هذه تذكرة، فجائز أن يكون قوله: هذه، منصرفا إلى الأهوال التي ذكرها فيكون ذكرها ألى الذكرة. ويحتمل أن تنصرف إلى الرسالة، أي رسالة محمد صلى الله عليه وسلم تذكرة. ويحتمل أي هذه السورة أو الآيات كلها تذكرة. وقوله عز وجل: فمن شاء اتخذ إلى ربه سبيلا، إلى ما دعاه إليه اليه أو من شاء اتخذ إلى ما وعد له ربه في الآخرة سبيلا في أن يُقبل على طاعته ويَشغل نفسه المعادته.

ل قال الزجاج: وتذكير السماء على ضربين. أحدهما على أن معنى السماء معنى السقف. والثاني على قولهم: امرأة مرضع على جهة النسب. فالمعنى: السماء ذات انفطار، كما أن المرضع ذات الرضاع ( زاد المسير لابن الجوزي، ٣٩٤/٨). السورة مريم، ١١/١٩.

جميع النسخ: بسبب. والتصحيح مستفاد من الشرح، ورقة ٢٩٠و.

أ راثام: برحمته.

م. إلى الأهواء.

ر م – فیکون ذکرها.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: أن ينصرف. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>^</sup> ن – تذكرة.

<sup>°</sup> ن ث + قال بعضهم من شاء اتخذ عند ربه جاها ومنزلة لنفسه أو من شاء اتخذ إلى ربه سبيلا.

۱۰ ن – إليه.

۱٬ ر: ويشغل نفيه؛ م: ويشتغل نفسه.

﴿إِنَّ رَبَكَ يَعْلَمُ أَنَكَ تَقُومُ أَذِينَ مِنْ ثُلُثَى اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلْثَهُ وَطَائِفَةٌ مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ القُوْآنِ عَلِمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْ فَصْلِ اللهِ وَآخَرُونَ عَلْمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْ فَصْلِ اللهِ وَآخَرُونَ عَلْمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْ فَصْلِ اللهِ وَآخَرُونَ يَصْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَبْتَعُونَ مِنْ فَصْلِ اللهِ وَآخَرُونَ يَصُوا اللهَ قَرْضًا لِيَتَعُونَ مِنْ قَالَمُ مَوْتَى مَا اللهِ قَالَمُ وَالْقِيمُوا اللهَ اللهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا وَاسْتَغْفِرُوا اللهَ حَسَنًا وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا وَاسْتَغْفِرُوا اللهَ إِنَّ اللهِ غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾ [٢٠]

وقوله عز وجل: إن ربك يعلم أنك تقوم أدئ من ثلثي الليل ونصفه وثلثه، قال أبو عبيد: الصواب أن يُقرأ "ونصفه وثلثه" بالخفض على معنى إضافة أدنى إليها، فكأنه يقول: إن ربك يعلم أنك تقوم أدبى من ثلثي الليل أو أدبى من نصفه أو أدبى من ثلثه" "وأدبى" يكون على الزيادة والنقصان جميعا، لأن فضل ما بين الثلث إلى النصف هو السدس، فإذا زاد على الثلث أقل من نصف السدس فهو إلى الثلث أدبى، وكذلك إذا نقص من الثلث شيئا قليلا فهو إلى الثلث قريب، فيكون إليه أدبى، وكذلك الفضل فيما بين النصف إلى الثلثين هو السدس، فإذا زاد على النصف أكثر من نصف السدس فهو إلى الثلثين أدبى، وإذا نقص من نصف السدس فهو إلى الثلثين أدبى، وإذا نقص من نصف السدس فهو إلى الثلثين أدبى، وإذا نقص من نصف السدس فهو إلى النطف أدبى وأقرب. ومنهم من اختار النصب فيهما والوجهان جميعا محتملان، لأن قوله: إن ربك يعلم أنك تقوم أدبى من ثلثي الليل ونصفه، ليس فيه إيجاب حكم مبتداً وإنما فيه إخبار عن القيام الذي وُجد من رسول الله صلى الله عليه وسلم. فحائز أن يكون وجد منه ذلك كله، وهو أن يكون قريبا من الثلثين وقريبا من النصف وأدبى من الثلث على ما ذكره أهل المقالة الأولى. ويكون قد قام أدبى من ثلثي الليل وقام نصفه وثلثه وأدبى من نصفه وأدبى من شغه وأدبى من ثلثه، فذكر ويكون قد قام أدبى من الأدبى من جهة الزيادة والنقصان و لم يوجد [منه] موافقة الثلثين، في الثلثين الأدبى لما وُجد منه الأدبى من جهة الزيادة والنقصان و لم يوجد [منه] موافقة الثلثين،

ن: أبو عبيدة

قال أبو عبيد: الاختيار الخفض في ﴿ نصفه وثلثه ﴾. حجة القراءات لابن زنجلة، ٧٣٢. هو أبو عُبيد القاسم بن سَلَّام البغدادي، الإمام المشهور، ذو التصانيف، له كتب في معاني القرآن وغيريب الحديث والفقه وغير ذلك. وكان ثقة علامة. مات سنة ٢٢٤هـ/ ٣٨٩م. انظر: سير أعلام النبلاء للذهبي، ١٠/١٥-١٩-٥٠ وتقريب التهذيب لابن حجر، ٤٥٠.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: وأدبى من نصفه وأدبى. والتصحيح مستفاد من *الشرح،* ورقة ٩٠ و.

ر: الفصل.

ر ن: إلى الثلاثين.

أللم جميع النسخ: إلى الاثنين. والتصحيح من المرجع السابق.

الزيادة من المرجع السابق.

وأخبر بالنصف والثلث بالأمرين جميعا لوجود الموافقة، وهو أن يكون قام نصفَ الليل وقام ثلثه وقام أدبى من النصف وأدبى من الثلث. وإذا كان هذا كلَّه محتملا لم يجز أن يدفع أحد الوجهين ويُتمسك بالوجه الآخر. وهذا كقوله تعالى: قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزلَ هُؤُلَاء، فقرئ برفع التاء ونصبه جميعا لما وجد الأمران جميعا، وهو أن يكون موسى عليه السلام وفرعون علما بها أي بالآيات جميعا. وكذلك قال في سورة سبأ، رَبَّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا، وقرئ ربُّنا بَاعَد بين أسفارنا، لوجود الأمرين جميعا وهو الدعاء والإجابة، فقوله عز وجل: رَبَّنا بَاعَد، دعاء، وقوله: ربُنا بَاعَد، على الإجابة، فقُرِق بينهما بالإعراب. فكذلك هاهنا لما استقام وجود الوجهين من رسول الله صلى الله عليه وسلم استقام أن يقرأ بالنصب والخفض جميعا ويُفرَق بينهما بالإعراب. والخفض جميعا ويُفرَق بينهما بالإعراب. في الله عليه وسلم استقام أن يقرأ بالنصب والخفض جميعا

ثم يجوز أن يكون المفروض من القيام قَدْرَ ثلث الليل ويكونَ الزيادة بحكم النافلة، ويجوز أن يكون كله مفروضا وإن طال وزاد على الثلث والنصف والثلثين وإن كان يجوز له الاقتصار على ثلث الليل، ألا ترى أن فَرْض الركوع والسحود يُقضّى بإدراك جزء منه وكذلك فرض القيام بالجزء منه. ثم إن الركوع وإن طال فهو من أوله إلى آخره فرض حتى إن داخلا لو شاركه وفي أول الركوع ثم رفع رأسه، [وآخرُ شاركه في وسط الركوع ثم رفع رأسه،] (وآخرُ شاركه في وسط الركوع ثم رفع رأسه،) (وشاركه ثالث في آخر ركوعه ثم رفع رأسه مع الإمام صار كل واحد منهم مدركا لفرض الركوع، وإن كان الإمام لو اقتصر على جزء منه كفاه ذلك عن فرضه. فكذلك الفرض لما انصرف إلى قيام الليل فصار جميع ما يؤتى من القيام في الليل وإن طال فرضا وإن كان قد يجوز الاجتزاء ببعضه. ١٢

ا ر: لم يخبر ـ

ا سورة الإسراء، ١٠٢/١٧.

المبسوط في القراءات العشر لابن مهران، ٢٧٢؛ وحجة القراءات لابن زنجلة، ٤١١.

<sup>&#</sup>x27; رم - بها.

<sup>°</sup> سورة سبأ، ١٩/٣٤.

رم - بين أسفارنا. قرأ يعقوب من الأثمة العشرة بذلك. انظر: النشر في القراءات العشر لابن الجزري، ٥٥٦.

أي «مِن ثلثي الليل ونصفه وثلثه»، و«من ثلثي الليل ونصفه وثلثه».

<sup>^</sup> رم: الثلثين. ً

٩ جميع النسخ: فإن كان. والتصحيح مستفاد من الشرح، ورقة ٢٩٠ ظ.

المجيع النسخ: حتى لو أن داخلا شاركه. والتصحيح مستفاد من المرجع السابق.

١١ الزيادة من المرجع السابق.

۱۲ ر ث م: بنقصه.

وقوله عز وجل: وطائفةً من الذين معك، في هذه الآية وفي قوله عز جل: فتاب عليكم، 
دليل على أن فرض القيام كان على النبي صلى الله عليه وسلم وعلى من تبعه من المؤمنين 
وإن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم هو المخصوص بالخطاب بقوله: يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِلُ، 
لأنه لو لم يكن الفرض شاملا عليهم لم يكن لقوله: فتاب عليكم، معنى؛ ألا ترى أنه إذا لم يُفرَض 
علينا قيام الليل في يومنا هذا لم نحتج في ترك القيام إلى أن يتوب الله علينا،. ثم إن الله ذكر 
في التوبة وفيما فيه النسخ خطابا لحمع الحميع، بقوله: فتاب عليكم، وبقوله: فأقيموا 
المصلاة و آتوا الزكاة، وذكر فيما فيه الأمر خطابا يقتضي / الآحاد وهو قوله: قُم اللّيلَل [٨٦١] 
إلاّ قلِيلاً يضفّهُ أو انْقُض مِنهُ قلِيلاً. ففي هذا أنه قد يجوز أن يخاطب النبي صلى الله عليه وسلم 
على إدخال غيره فيه تبعا له ولا يجوز أن يخاطب غير النبي صلى الله عليه وسلم ويراد به إشراك 
النبي صلى الله عليه وسلم في ذكر الخطاب؛ لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم هو المتبوع، 
فحائز إلحاق غيره به، وغيرُه لا يكون متبوعا حتى يُلحق به رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وقوله عز وجل: والله يقدر الليل والنهار، ففيه أن الليل والنهار ليسا يمضيان على الْجُزاف ولكن بتقدير سبَق من الله عز وجل. وآية ذلك ظاهر لأنهما يجريان مذ تحلقا على تقدير واحد لم يتقدما ولم يتأخرا ولم ينتقصا ولم يزدادا، م فيكون فيه إبانة أن مدبرهما واحد وأن الذي قدرهما هكذا ممن لا يبيد ملكه ولا يَنفُذُ سلطانه.

وقوله عز وجل: علم أن لن تُخصوه، قال بعضهم: علم أن لن تطيقوه. قال أبو بكر الأصم: هذا لا يستقيم، لأنه لا جائز ' أن يكلفهم الله تعالى ما لا يطيقونه، ألا ترى إلى قوله: لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا. ' وليس فيما ذكره أبو بكر ما يدفع هذا التأويل، لأنه يقال:

الآية الأولى من هذه السورة.

ر ث م: لم يحتج.

ر م: الشح.

ر م: يجمع.

<sup>·</sup> جميع النسخ: تاب الله عليكم. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٩٠ظ.

ر ث م - وذكر.

الآيتان ١ و ٢ من هذه السورة.

ر ن م: و لم يزدا.

رث م: ممن لا تبيد.

اً رم: لأنه حائز.

أ سورة البقرة، ٢٨٦/٢.

للأمر اإذا اشتد وتعسر: لا يطاق هذا الأمر، وإن لم يكن ذلك حارجا من الوسع، ألا ترى إلى قوله: رَبَّنَا وَلَا تُحَمِلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ، وَتأويله لا تحملنا أمرا يشتد علينا عمله، ليس أنهم خافوا أن يحملهم أمرا لا يحتمله وسعهم. فيكون قوله: علم أن لن تُحصوه، إن كان تأويله أن لن تطيقوه، على ذلك. والنه أعلم. وجائز أن يكون قوله: مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ، أي لا تحملنا أمرا تَهلك فيه طاقتنا لا أن يُحمَّلوا أمرا لا يطيقونه، ألا ترى [أن] الإنسان يحتمل القتل ولكن قتله يُهلك طاقته. وجائز أن يكون قوله: لا تُحمِّلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ، أي اعصمنا من الشهوات واللذات، لئلا نُؤثرها، فنكون مضيعين بارتكابها قوة الفعل الذي تُعبِّدُنَا به فلا نصل الله فعله، وهذه هي القوة التي لا تزايل الفعل بل تطابقه. اوأما الفعل الذي هو خارج عن احتمال الوسع والطاقة فذلك هو الذي لا يقع بمثله التكليف.

وجائز أن يكون تأويل قوله تعالى: علم أن لن تحصوه، أي لن تحصوا حدً الما أمركم به لو حُدَ الله على الأمر المنطقة الثانية والنصف لم يمكنكم ذلك إلا بعد جهد، ففَرضَ عليكم قيام الثلث من الليل وجعل لكم الإمكان في أن تزيدوا عليه، فَيُحْبَطَ ١٠ عملكم بقيام الثلث المنطقة الشاه الثلث المنطقة المن

١ رم: الأمر.

ا ت: أو تعسر.

<sup>&</sup>quot; م: لا بطان.

أ سورة البقرة، ٢٨٦/٢.

<sup>ٔ</sup> رم - فیه.

أن: لا أن تحملنا.

<sup>ً</sup> الزيادة من *الشرح، ورقة* ٢٩١و.

<sup>′</sup> رم: لثلا يؤثرها.

ميع النسخ: فيكون. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>٬</sup>۱ ر: فلا تصل.

١١ جميع النسخ: لا يزال. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ جميع النسخ: بل بطابقة. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ م: وأن.

١٤ رُ م: أحد.

١٠ جميع النسخ: لو أخذ. والتصحيح من المرجع السابق.

١٦ جميع النسخ: في أمر. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۷ يتقدر.

۱۸ ت: فيحيط.

١٩ ن - من الليل وجعل لكم الإمكان في أن تزيدوا عليه فيحبط عملكم بقيام الثلث.

ولو كان على حد واحد لم يمكنكم حفظه إلا بعد شدة وجهد، وفي ذلك كلفة عسيرة. ويؤيد هذا تأويل من قال: علم أن لن تحصوه، أي لن تطيقوه، ويكون الطاقة عبارة عن التعسير واشتداد الأمر.

ثم في هذه الآية دلالة على إباحة تعليق الحكم بالاستحسان، لأنه قد فَرَض عليهم قيام ثلث الليل ولا يمكنهم تدارك الثلث بتقدير الإحاطة وإنما يمكنهم بالتقدير الذي يغلب على القلب، فثبت أنه قد يجوز أن يكون الحكم معتبرا بما يقع في القلوب ويغلب على الظنون، والاستحسان ليس إلا تعليق الحكم بما يغلب على القلوب. والذي يدل على أن الحكم لازم بما ذكرنا أن الله تعالى ألزم الحد على القاذف وعلى الزاني، ولم يبين مبلغ وقوع الضرب فيه ولا ما يضرب به، قَقُدر ذلك بما يقع في القلوب أن مثل هذا الضرب يصلح لمثل هذه الحناية. وكذلك قيم الأشياء والأروش والنفقات وتسوية المكاييل والموازين، يعتبر ذلك كله بغلبة الظنون من غير أن كان لشيء من ذلك أصل يقدّر النوازل به ويُنتزّع منه. فثبت أنه يحوز أن يُحكم بالذي يَغلب على القلوب وأن المجتهد ويرجع إلى وجهين، مرة ينظر في غيره في فيمة أن يُعلم بهذا فيسمى ذلك استحسانا.

وفي هذه الآية دلالة أن سؤال من يسأل أبا حنيفة رحمه الله "أن الوتر لو كان له مُشابِه في الفرض لكان لا يُختَلف في عدده" ١١ سؤال غير مستقيم؛ لأنه قد فَرَض على القوم أن يقوموا ثلث الليل،

ا رم: الطاعة.

<sup>،</sup> ۲ ر: عبادة.

جميع النسخ: يلازم. والتصحيح من *الشرح*، ورقة ٢٩١و.

أ على الزاني.

<sup>ٔ</sup> ن: می*ین* 

رم + فيه ولا ما يضرب به فقدر ذلك بما يقع في القلوب أن مثل هذا الضرب.

ر: والأرؤس؛ م: والأروس. الأؤش من الجراحات ما ليس له قدر معلوم، وقيل هو دِيَةُ الجراحات. وقد تكرر في الحديث ذكر الأؤش المشروع في الحكومات وهو الذي يأخذه المشتري من البائع إذا اطلّع على عيب في التبيع. وأرُوش الجنايات والجراحات حائزة لها عما حصل فيها من النّقص. وسُتِي أَرْشًا لأَنه من أسباب النزاع يقال: أَرْشَت بين القوم إذا أوقعت بينهم (لسان العرب، «أرش»).

<sup>^</sup> م: والميكابيل.

<sup>ٔ</sup> ن: وأن الجمتهدين.

۱ ر م: ينظر غيره.

۱۱ ر: لندده.

وقد أخبر عز وحل أنهم لا يُحصون حدّ ما أمرهم به، وإذا لم يحصوا فلا بد من أن يقع من الله عن هناك زيادة أو نقصان، فكذلك الوتر وإن كان حد عدده غير معروف وهو لا يخرجه عن حكم الفرائض. والله أعلم.

ثم في قوله عز وحل: علم أن لن تحصوه فتاب عليكم، هو أن الله تعالى وقت ما فرض عليهم علم أنهم لا يحصونه، ولكن بين هذا ليعلموا أن لله تعالى أن يكلفهم أقامة العبادة إلى وقت لا يتهيأ لهم إحاطة مبلغ ذلك الوقت إلا بعد جَهد ليعرفوا منة الله عليهم إذا أسقط عنهم ذلك التكليف، وهو كقوله عز وجل: ألآن تحفّف الله عنكم وعليم أن فيكم ضغفا، ولكن ذكر هذا ليعلموا أنهم يكلفون القيام للعشرة وإن كان بهم ضعف، لكن إذا تحفّف

[٨٦١١] / عنهم عرفوا ما لله عليهم من عظيم المنة.

وقوله عز وحل: فتاب عليكم، يحتمل أن تكون طائفة منهم امتنعوا عن القيام، فيكون التوبة راجعة إليهم. ألا ترى إلى قوله تعالى: إن ربك يعلم أنك تقوم أدى من ثلثي الليل ونصفه وثلثه وطائفة من الذين معك، فهذا يبين أنهم جميعا لم يقوموا معه وإنما قامت معه طائفة فيكون التوبة راجعة إلى الطائفة التي امتنعت عن القيام. وجائز أن يكون راجعة إليهم وإلى الذين قاموا معه قصروا القيام عن الحد الذي شُرط عليهم، فافتقروا إلى التوبة أيضا كما افتقر إليهم مَن تخلَّف عن القيام، فتاب الله عليهم جميعا. والله أعلم.

وقوله عز وجل: فاقرءوا ما تيسر من القرآن، فمنهم من ذكر أن قيام الليل صار منسوخا بهذه الآية. ومنهم من يقول بأن النسخ وقع بقوله تعالى: وأقيموا الصلاة، وهي الصلاة المفروضة، وليس بينهما فرق عندنا وإنما نسخ بهما جميعا. ووجه النسخ به أهو أن فرض القيام ال

ن: لا تحصون.

<sup>ً</sup> رم: فلا بدأن يقع.

ر م: أن الله تعالى.

أن: أن كلفهم.

<sup>°</sup> سورة الأنفال، ٦٦/٨.

ن: للعسرة؛ م: للعثرة البسيرة.

جميع النسخ: فيحتمل.

<sup>^</sup> جميع النسخ: أن يكون. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٩١و.

م + فيكون الذين قاموا معه.

۱۰ رُ ث م – به.

١١ ن: للقيام.

فلو كان باقيا لكان لا يجوز لهم أن يكتفوا من القراءة بما تيسر عليهم، لأنهم إذا قاموا إلى ثلث الليل لزمهم تبليغ القراءة إلى حد يتعسر عليهم ويشتد، فإذا أذن بالاقتصار على القدر الذي تيسر علم أنه قد سقط عنهم أن يقوموا ثلث الليل. ثم هو إذا قام صلاة المغرب والعشاء فقد قرأ من القرآن ما تيسر عليه فصار قاضيا لما اقتضاه قوله: فاقرءوا ما تيسر من القرآن، فمن هذا الوجه استدلوا بهذه الآية على نسخ حكم القيام بالليل. ثم هذه القراءة يقيمها في الصلاة فيكون النسخ واقعا بهما جميعا.

ثم من الناس من يزعم أن فرض القيام سقط عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعن أمته واستدلوا بقوله: وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ، ولو كان الفرض عليه قائما لم يكن التهجد به نافلة. ومنهم من زعم أنه لم يَسقط عنه فرض القيام بل دام عليه إلى أن قُبض عليه السلام، واحتج بما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «كُتب عليّ قيام الليل ولم يُكتب عليكم»، ومعناه بقي عليّ مكتوبا ورفع عنكم، إذ قد دللنا أن القيام في الابتداء كان عليه وعليهم جميعا. وقد قال بعض الناس: إن صلاة الليل لم تكن فرضا على أمته بهذا الحديث، وما ذكرناه حجة عليهم. ثم الحواب عن التعلق بقوله: أ فَتَهَجّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ، معناه غنيمة لك، لا أن يكون القيام منه تطوعا. ووجه صرفه إلى الغنيمة وهو أن العبادة من رسول الله صلى الله عليه وسلم يخرج مخرج الشكر الله تعالى فيصير بها مكتسبا الفضيلة وليس يقع خلك موقع التكفير الله المسيئات، لأنه تعالى قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر فلم يكن خلا ج إلى إتيان الحسنات ليكفّر عنه السيئات. فثبت أن الفعل منه يقع موقع اكتسابه الفضيلة كتاج إلى إتيان الحسنات ليكفّر عنه السيئات. فثبت أن الفعل منه يقع موقع اكتسابه الفضيلة

ن: إذ يقوموا.

رثم: قد قرأ.

ر ث م + الذ*ي.* 

ر ٿ م - جميعا.

<sup>°</sup> سورة الإسراء، ۲۹/۱۷.

<sup>·</sup> جميع النسخ: وإن كان. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩١ظ.

<sup>ً</sup> ث + الليل.

<sup>ُ</sup> قال عليه السلام: «فُرض عليّ قبام الليل و لم يُفرض عليكم» (*روح البيان* لإسماعيل حقي)، ٤٧٢/٨.

جميع النسخ: لم يكن. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٩١ظ.

<sup>`</sup> ر ث م – بقوله.

۱۱ ر: مکتبا.

۱۲ ن: التكفر.

فتدوم له تلك الفضيلة ويستوجب بها جزيل الثواب وذلك من أعظم الغنائم. والذي يدل على أن فعله يخرج مخرج الشكر ما روي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه صلى حتى تورّمت قدماه، فقيل له: يا رسول الله ألم يغفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فقال عليه السلام: «أفلا أكون عبدا شكورا». وأما غيره فإن الحسنات منهم مكفرة لسيئاتهم ومطهرة لزلاتهم، قال الله تعالى: إنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّقَاتِ، فهم بحسناتهم لم يصيروا مكتسبين الفضيلة في مستأنف الأوقات فيصيروا بها مغتنمين، بل رفعوا بها زلاتهم وطهروا أنفسهم من المآثم فلم يصر القربة منهم نافلة. والله أعلم. فلهذا ما سُمِّي تهجده نافلة لا أن يكون قيامه نفلا.

وقوله عز وحل: علم أن سيكون منكم مرضى وآخرون يَضربون في الأرض يبتغون من فضل الله وآخرون يقاتلون في سبيل الله، فمنهم من زعم أن هذه السورة كلها مكية، ومنهم من زعم أن أولها مكية وآخرها مدنية ويحتج هؤلاء بقوله تعالى: وآخرون يضربون في الأرض، وبقوله: وآخرون يقاتلون في سبيل الله، وذلك أن الجهاد فرض على المسلمين بعد الهجرة إلى المدينة و لم يوجد منهم الضرب في الأرض في حال كونهم بمكة، وفي هذا إخبار عن جهاد طائفة وعن ضرب بعض في الأرض، فثبت أن نزول هذه الآيات كانت بالمدينة. واحتجوا أيضا بقوله: فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة، وقالوا: " إن الزكاة إنما فرضت عليهم بعد ما هاجروا إلى المدينة، وفي هذا أمر بإيتاء الزكاة، فثبت أن نزولها كانت بالمدينة. وأما أول السورة فهو " في موضع المحاجة على أهل الشرك و لم يكن بالمدينة مشرك بل كانوا أهل الكتاب.

المجيع النسخ: فيدوم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩١ظ.

المجيع النسخ: ذلك. والتصحيح من المرجع السابق.

م - الفضيلة.

<sup>ً</sup> ن - صلى الله عليه وسلم.

<sup>&#</sup>x27; رم – أنه صلى.

تعن عائشة قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا صلى قام حتى تتفطر رجلاه قالت عائشة: يا رسول الله أتصنع هذا وقد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر فقال: «يا عائشة أفلا أكون عبدا شكورا» مسند أحمد بن حنبل، ١٥/٦ وصحيح البخاري، التهجد ٢٠ وصحيح مسلم، صفات المنافقين ١٨.

سورة هود، ۱۱٤/۱۱.

رم – نافلة.

<sup>ً</sup> م: التهجد.

ا ر ث م: قالوا.

۱۱ ر ت م: فهي.

ومن ذكر أنها كلها مكية فهو يحمل قوله: وآخرون يضربون في الأرض يبتغون من فضل الله وآخرون يقاتلون في سبيل الله، على الوعد والبشارة ليس على الإيجاب والوحوب، ألا ترى إلى قوله عز وجل: علم أن سيكون منكم موضى، فأخبر أنه / "سيكون منكم مرضى" لا [٨٦٧] أن كانوا مرضى في ذلك الوقت، فلم يكن فيما ذكر دلالة كونها مدنية. ثم الآية إن كانت على الوعد ففيه أنهم كانوا في ضيق من العيش وكانوا من القوم في حوف، فيكون فيه بشارة أنه يَرفع عنهم الضيق بما يضربون في الأرض ويوسِّع عليهم العيش وأنه يفتح لهم الفتوح ويكثر أنصارهم حتى يَقهروا العدو ويقع لهم من ناحيتهم الأمن، ' وقد آل الأمر إلى ما بُشروا به. ففيه آية رسالته عليه السلام إذ أخبرهم عن علم الغيب وكان الأمر على ما أخبر.

ثم قوله عز وجل: علم أن سيكون منكم مرضى، في موضع الاعتلال أنه إنما خَفَف عليهم الأمر بما ذكر من الأعذار من المرض والضرب في الأرض والمحاهدة في سبيل الله. والتخفيف إذا وجب لعذر على في الله العذر حالة الفعل لم يُخفِّف، فكيف مُحقِّف عنهم قبل وقوع الأعذار. ولكن هذه الأعذارَ " وإن تحققت وهي " لا يلاقي الفعل بل يتقدمه. لأن المجاهدة تكون بالنهار لا بالليل، وكذلك الضرب في الأرض وقته النهار لا الليل^ والقيام كان بالليل ليس بالنهار، ثم قد وُضع عنهم قيام الليل وإن لم يكن العذر ملاقيا للقيام، \* فعلى ذلك حائز أن يُرفع عنهم القيام بالليل وإن لم يأت بعدُ وقتُ المحاهدة ولا كان الضرب موجودا، إذ ليس في ذلك كله إلا عدم ' ملاقات العذر حالة القيام. ثم ا وجه رفع قيام الليل عنهم بالمجاهدة والضرب في الأرض وإن كانا يحصلان في النهار " لا بالليل

ن: الامر.

ر ن م: من الاعتذار.

ر م: العذر.

ث - فما لم يلاق العذر حالة الفعل.

ث - ولكن هذه الأعذار.

ر ثم: هي.

ث: لا بالليل.

ن - للقيام.

رم: عدام.

ر م – ثم.

ر ث م: بالنهار.

هو أن المجاهدة بالنهار تُضعَفهم وتوهن قواهم فيتعذر عليهم قيام الليل، وكذلك الضرب في الأرض. فمن الله تعالى عليهم بأن رفع عنهم قيام الليل وإن لم يوجد منهم الاشتغال بالجهاد بالليالي. والله أعلم. ثم الضرب في الأرض يكون للتجارة ولغيرها من الوجوه لطلب العلم وغيره من الأسباب فلا يحصل أمر الضرب على التجارة خاصة.

وقوله عز وحل: وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة، قال أبو بكر [الأصم] في قوله: وآتوا الزكاة: [فيه] دلالة أن هذه الآية مدنية، لأن الزكاة إنما فرضت عليهم بالمدينة. فإن كان الأمر على ما ذكر أن فرضيتها تزلت بالمدينة فذلك عندنا مصروف إلى زكاة المواشي خاصة، لأن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن لهم بمكة سوائم، لأنهم كانوا يخافون العدو، فلم يتهيأ لهم إسامة المواشي، وأما ما رجع من الزكاة إلى غيرها من الأموال فيشبه أن يكون واجبة عليهم في حال كونهم بمكة وبعد مفارقتهم منها، ولا يكون في الأمر بإيتاء الزكاة دلالة نزولها بالمدينة. والنه أعلم.

وقوله عز وجل: وأقرضوا الله قرضا حسنا، فالقرض في لغة العرب القطع، يقال: قرض الفأر والمجراب، أي قطعه، فسمي القرض قرضا لهذا، لأنه يقطع ذلك القدر من ماله فيدفعه إلى غيره، وكذلك هو بالتصدق يقطع ذلك القدر فيجعله لله تعالى حالصا فسمي إقراضا لهذا. ويجوز أن يكون أضافه إلى نفسه لئلا يَمُنَّ على الفقير فيما يتصدق عليه، إذ الإقراض حصل فيما بينه وبين ربه فيصير الفقير معاونا له في تلك القربة. ولأن المرء في الشاهد إنما يُقرض ما يَفضُل من حاجته فيدفعه إلى من يثق الله ليسترد منه عند حاجته إليه. فكذلك الصدقة أوجبت في المال الذي يفضل عن حاجات فيقرضها لله تعالى فيجدها مهيأة عند ما تمسه الحاجة.

<sup>.</sup> جميع النسخ: يضعفهم. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٩٢و.

ن. ويومن

ا ث: فرضيها؛ م: أن فرضيتهما.

ر م: القار.

ئ ز: حاله ورفعه.

ر ث م: أضاف.

ا رم – له.

أحميع النسخ + في الشاهد. والتنقيص من المرجع السابق.

<sup>ٔ</sup> ن ث: ما يفصل.

<sup>،</sup> ن يتق.

۱۱ ر ن: يفصل.

ثم المال الذي يدفعه إلى الفقير على جهة التصدق هو مال لله تعالى، ثم جعل الله تعالى ذلك منه إقراضا له حل حلاله وأضافه إلى نفسه، فيكون الفائدة في الإضافة إلى نفسه هي تفضيل عمله لم ليرغبه في مثل ذلك الفعل على جهة التكرم منه. وهو كما سمى الثواب الذي يتفضل على عباده أحرا، بقوله: مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِتَفْسِه، ومن عمل لنفسه لم يستوجب الأحر على غيره. وسمى الذي يُقتل شهيدا بائعا نفسه لله تعالى على تفضيل وترغيب العباد في مثله لقوله: إنَّ اللهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ. أَ

وقوله عز وجل: وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله، معناه تحدوه حاصلا لكم، وإلا فكل شيء يقدمونه من خير أو شر يحدونه حاضرا في ذلك اليوم ولكن الشر يكون عليهم. قال الله تعالى: يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ بَحَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ عَلَيْهُ أَمَدًا بَعِيدًا، وقال عز وجل: لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا. ' وقوله عز وجل: هو خير، لأن هو، وقوله عز وجل: هو خير، لأن هو، يرفع ما بعده، ولكن هو كالفصل المحاها، ومن حق الحذف وإذا حذف انتصب الكلام، لأنه معناه: إن الذي تجدونه عند الله خيرا لكم مما حلّفتم، فيكون خيرا مفعولا.

ثم قوله عز وجل: هو خيرا وأعظم أجرا، يحتمل أوجها. أحدها أنه خير لكم / وأعظم أحرا [٨٦٢٠] مما خلّفتم لورثتكم، فيكون فيه " أن الذي يخلّفه لورثته له فيه خير ولكن ما يقدم لآخرته خير له. " ا

ر ث: مال الله تعالى.

<sup>&</sup>quot; ر ث م: هو.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> ن+له.

أ سورة فصلت، ٤٦/٤١ وسورة الجاثية، ١٥/٤٥.

ر ث م: للعباد.

<sup>&</sup>quot; سورة التوبة، ١١١/٩.

<sup>°</sup> ر ث م: تقدمونه.

<sup>^</sup> ر ث م: تجدونه.

<sup>°</sup> سورة آل عمران، ۳۰/۳.

<sup>&#</sup>x27; ﴿ وَوُضع الكتاب فترى المحرمين مشفقين مما فيه ويقولون يا ويلتنا مَالِهْذَا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها﴾ (سورة الكهف، ٤٩/١٨).

<sup>·</sup> جميع النسخ: وفي حق الكلام. والتصحيح م*ن الشرح،* ورقة ٢٩٢ظ.

ن: كالفضل.

۱۳ ن – فیه.

أ ن: ما تقدم لأجرته خبر له؛ م: ما يقدم لا خبر له.

والذي يدل على أن له فيما يخلفه لورثته حيرا قوله عليه الصلاة والسلام: «إنك أن تَدَعَ ورثتك أغنياء حير من أن تدعهم فقراء يتكفّقُون الناس». أو الثاني أن المرء في الشاهد قد تسخو نقسه ببذل المال للأجلة لل يأمل منهم من الثواب العاجل، فيكون في قوله: هو خيرا وأعظم أجرا، ترغيب للعباد في تقديم الأموال لوجه الله تعالى، لأنهم إذا رَغِبت أنفسهم في بذل الأموال للأجلة طمعا للمنافع التي تحصل لهم، فكان بذل المال لوجه الله تعالى أعظم في الأجر فهو [أحق] أن يقع فيه الرغبة. أو لأن النفس قد تتحمل المكروه في الشاهد لمنافع يأملُها في ثاني الحال، فإذا طمعت لما يبذل لوجه الله تعالى الثواب الجزيل والأجر الجميل العظيم تحفّ عليها تحمل المكروه الذي يناله أ بالبذل. ويجوز أن يكون قوله عز وجل: وأعظم، بمعنى عَظم إذ قد يستعمل حرف أفعل في موضع فعل، كما يقال: أكبرُ بمعنى كبير. أا والله أعملم.

وقوله عز وحل: واستغفروا الله، فالاستغفار هو طلب المغفرة وذلك يكون باللسان مرة وبالأفعال ثانيا. فطلب المغفرة من جهة الفعل أن ينتهي المعلى الذي يستحق عليه العقاب المعلى عليه العقاب أن يُنتهوا يُغْفَرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ، اللهُ مَا فَدْ سَلَفَ، اللهُ مَا قَدْ سَلَفَ، اللهُ مَا فَدْ سَلَفَ، اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: جاء النبي صلى الله عليه وسلم يعودني وأنا بمكة وهو يكره أن يموت بالأرض التي هاجر منها قال: «لا» قلت: فالشطر؟ قال: «لا»، قلت: الثلثُ؟ قال: «لا»، قلت: الثلثُ؟ قال: «فالثلثُ والثلث كثير، إنك أن تَدَعَ ورثتك أغنياء خير من أن تدعهم عالة يتكفّفون الناس في أيديهم، وإنك مهما أنفقت من نفقة فإنها صدقة حتى اللقمة التي ترفعها إلى في امرأتك، وعسى الله أن يُرفعك فينتفع بك ناس ويَضُرَّ بك آخرون». ولم يكن له يومئذ إلا ابنة (مسند أحمد بن حبل، ١٧٣/١؟ وصحيح البخاري، الوصايا ٢؛ وسنن النسائي، الوصايا ٣).

جميع النسخ: قد يسخو،

جميع النسخ: ببذل الأجلة. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٢ظ.

أرثم: لأنه.

<sup>·</sup> جميع النسخ: يحصل. والتصحيح من المرجع السابق.

۷ ن: للرغبة.

مجيع النسخ: قد يتحمل. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ن م – الجميل.

١ رم: الذي ويناله؛ ن: الذي الذي يناله.

۱۱ ن: أكثر بمعنى كثير.

١١ جميع النسخ: أن ينوي. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۳ ن – العقاب.

اً سورة الأنفال، ٣٨/٨.

فجعل انتهاءهم عن الكفر و دخولهم في الإسلام سبب مغفرتهم. وقال الله عز وجل: إستَغْفِرُوا رَبّكُمْ إِنّهُ كَانَ غَفَارًا، وليس استغفارهم أن يقولوا باللسان: اللهم اغفر لنا، ولكن معناه أن انتَهُوا عما أنتم فيه من الكفر وأحيبوا ربكم فيما دعاكم إليه، فهذا هو الاستغفار من جهة الأفعال. وأما الاستغفار باللسان وهو طلب المغفرة، [فهو] يكون على وجهين. أحدهما أن تسأل ربك التحاوز عن سيئاتك. والثاني أن يسأل حتى يوفقه السبب الذي إذا جاء به استوجب المغفرة. وعلى هذا التأويل يخرج استغفار إبراهيم عليه السلام لأبيه وهو أنه طلب من ربه أن يوفقه لما فيه نجاته وهو الإسلام لا أن يسأل ربه أن يغفر له مع دوامه على الكفر، ألا ترى أنه امتنع عن الاستغفار له حيث تقررت عنده عداو ته لله تعالى، وعلم أنه لم يوفّق السبب الذي يستوجب به المغفرة، قال الله تعالى: فَلَمّا تَبَيّنَ لَهُ أَنّهُ عَدُو لِللهِ تَبَرّاً مِنهُ. ` فثبت أنه الم يطلب منه المغفرة مع دوامه على الكفر ولكن للوجه ' الذي ذكرنا. والله أعلم. ' الم يطلب منه المغفرة مع دوامه على الكفر ولكن للوجه ' الذي ذكرنا. والله أعلم. '

<sup>ٔ</sup> سورة نوح، ۱۰/۷۱.

ر ث م: عليه.

ن: وأخبتوا.

أرنم: أن يسأل.

<sup>°</sup> ن + وعلى هذا التأويل.

<sup>ً</sup> ر ث م: أن تسأل.

ن + لما فيه نجاته وهو الإسلام أن يسأل ربه.

<sup>&#</sup>x27; ر + المغفرة.

أنث + المغفرة.

<sup>ً ﴿ ﴿</sup> وَمَا كَانَ اسْتَغَفَارَ إِبْرَاهِيمَ لَأَبِيهِ إِلَا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَاهُ فَلَمَا تَبِينَ لَهُ أَنْهُ عَدُوٌّ لللهُ تَبَرَّأُ مَنَّهُ ﴾ (سورة التوبة، ٩/١٤/٩).

۱۱ ر ث م: الوجه.

١٢ م – والله أعلم.

# بشِيْلُهُ لَمْ الْحَجَالُ الْحَجَيْرُ

#### سورة المدثر'

بسم الله الرحمن الرحيم.

## ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَثِّرُ ﴾ [١] ﴿قُمْ فَأَنْذِرْ ﴾ [٢]

قوله عز وحل: يا أيها المدثر، قيل: إن الذي حمل رسول الله صلى الله عليه وسلم على التدثر أنه كان في بعض طرق مكة إذ سمع صوتا من السماء والأرض، فنظر عن يمينه وعن شماله وأمامه وحلفه فلم ير شيئا، فرفع رأسه فرأى شيئا ففرق منه فأتى بيته وقال: رَمّلوني، فدنَّروه. فإن صح ما قالوا وإلا لم يسعهم أن يشهدوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الذي حمله على التدئر ما ذكروا من الفَرّق، ولأن التدثر ليس مما يَسكن به الرَّوع الذي يَحُلَ بصاحبه من الصياح. وذكروا أن أول ما نزل من الوحي قوله: يا أيها المدثر، فإن صح ما ذكروا فأول ما أوحى إليه هو الصياح الذي سمعه إذ كان ذلك متقدما على قوله: يا أيها المدثر قم فأنذر. وقيل: إن كفار مكة قذفوه بالسحر وأجمعوا آراءهم على أن ينسبوه اليه وفشا هذا القول فيهم له، أحزنه ذلك فدخل بيته وتدثر بثيابه فأمره الله تعالى أن يقوم فينذرهم، بقوله: يا أيها المدثر قم فأنذر. وعلى هذا التأويل يكون الوحي نازلا قبل نزول هذه السورة حتى سموه ساحرا لما يرون منه من الآيات. والله أعلم.

ر – سورة المدثر؛ ث + وهي ست وخمسون آيات؛ م + وهي مكية.

ر ث م: وعن يساره.

ر م - فرفع رأسه فرأى شيثا.

رم: إذا كان ذلك؛ ن: إن كان ذلك؛ ث: إذ كان لك؛ م: إذا كان لك.

جميع النسخ: رأيهم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٣و.

ر: فأمر.

ر م – الوحي.

<sup>ً</sup> رم: لما تروا؟ ن ث: لما يروا. والتصحيح من المرجع السابق.

وذكر أن موسى -صلوات الله على نبينا وعليه- قال: أتاني ربي من طُورِ سيناء، وسيأتي من طُورِ ساعُورا وسيطلُع من حبل فاران. فإن صح هذا الخبر فمعنى قوله: أتاني ربي أي أوحى إلى، وقوله: وسيطلع من حبل فاران هو القرآن الذي أنزل على نبينا محمد عليه الصلاة والسلام. وفي هذا الخبر من حبل فاران هو القرآن الذي أنزل على نبينا محمد عليه الصلاة والسلام. وفي هذا الخبر دلالة أن الأخبار التي فيها ذكر نزول الرب في كل ليلة إلى سماء الدنيا هو على نزول أمره إلى ملائكته أن قولوا: هل من داع فيحاب، هل من مستغفر فيغفر له؟ فحائز أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم في أول ما أوحي إليه كان بجبل فاران وهو حبل من حبال مكة أو كان ذلك الجبل منسوبا إلى ذلك المكان.

ثم في قوله عز وجل: يا أيها المدثر، تثبيت نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وآية المدتر رسالته. وذلك أن تعريف المرء بما عليه من الثياب ونسبته إليه / لا يخرجه مخرج التعظيم والتبحيل، وإنما التبحيل فيما يُدعَى باسمه أو بكنيته. فلو كانت الأمر على ما زعمت الكفرة أن هذا القرآن ليس من عند الله وأن رسول الله هو الذي اخترعه من ذات نفسه لكان لا يعرف نفسه بثيابه بل يعرفها بما فيه تبحيلها وتعظيمها. فإذ لم يفعل ثبت أنه كان رسولا حقا بلغ الرسالة على ما أوحي إليه وأدى كما أمر. على ما ذكرنا في الآيات التي خرجت مخرج المعاتبة لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن فيها تثبيت رسالته نحو قوله: عَبَسَ وَتَوَلَّى، وغير ذلك من الآيات. وجائز أن يكون نسبته الى ثيابه ليعلم الخلق أن لا بأس للمرء أن يعرف أحاه بثيابه.

ر م – أي.

<sup>ٔ</sup> م: ساعوراء.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: وهو. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٩٣و.

جميع النسخ: وهو. والتصحيح من المرجع السابق.

عن أبي هريرة وأبي سعيد الخدري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما اجتمع قوم يذكرون الله إلا حفتهم الملائكة وتغشّتهم الرحمة ونزلت عليهم السكينة وذكرهم الله فيمن عنده». وقال: «إن الله يُمهل حتى إذا كان ثلثُ الليل الآجرُ نزل الله عز وحل إلى هذه السماء فنادى: "هل من مذنب يتوب، هل من مستغفر هل من داع، هل من سائل" إلى الفجر» (مسند أحمد بن حنبل، ٤٤٣/٣؛ وصحيح مسلم، صلاة المسافرين ١٦١-١٧٢).

ن: وتأييد.

ر م: من الشات.

ث: فلو كان.

<sup>&#</sup>x27; سورة عبس، ١/٨٠.

ا ر: نسبة.

وجائز أن يكون نسبته إلى النوب الذي تدثر ' به يخرج مخرج التعظيم لذلك الثوب لموافقته حال نزول الوحي. وهذا لما ذكرنا ' أن إضافة الأشياء إلى الله تعالى نحو الجزئيات تخرج " مخرج تعظيم ذلك الأشياء كقوله: كقوله: كقوله الله، " و مَسَاجِدَ الله، " و رَبُ الْعَرْشِ، ' على تعظيم العرش وتعظيم أمر الناقة وتشريف المسجد. وإضافة الأشياء إليه نحو الكليات تخرج ^ مخرج تعظيم الله تعالى، كقوله: رَبِ الْعَالَمِينَ، أَ رَبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا. ' أَمُ أَذَن للمرء أن يسبح في ركوعه فيقول: "سبحان ربنا" فيقول: سبحان ربنا " ليخرج ذلك مخرج تعظيم النفس، كقوله: رَبِ الْعَالَمِينَ، ورَبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا، إذ الإضافة من الحانبين على السواء ' فيما ذكرنا، لكنّ ذلك الذكر ' إذا وافق الحالة التي فيها تعظيم الرب ووصفه بالعلو وهي الركوع والسحود أذن له بأن يأتي بهذا الذكر وإن خرج ذلك مخرج تعظيم النفس. فكذلك ذلك الثوب الذي تدثر به النبي صلى الله عليه وسلم الحالة التي حال نزول الوحي عظم شأنه من ذلك الثوب الذي تدثر به النبي صلى الله عليه وسلم إذا وافق حال نزول الوحي عظم شأنه من ذلك الوجه " فنسب إلى ذلك الثوب. ثم المرء الما يتدثر عند ما يريد أن ينام أو عند طلب الراحة، وليست تلك الحالة حالة يستحب " المرء مصاحبة " الكبراء العظام في مثل تلك الحالة " فضلا من أن يصحب الملك في مثل تلك الحالة. "

ر ن م: يدثر.

ن: كما ذكرنا.

جميع النسخ: يخرج. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٩٣و.

م: التعظيم.

<sup>\*</sup> سورة الأعراف، ٧٢/٧.

سورة البقرة، ١١٤/٢.

<sup>°</sup> سورة التوبة، ١٢٩/٩.

<sup>^</sup> جميع النسخ: يخرج. والتصحيح من المرجع السابق.

سورة الفاتحة، ٢/١.

۱۰ سورة مريم، ۲۰/۱۹.

١١ ر: على السؤال.

الذكر.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳</sup> ن: للوجه.

۱۱ م: يستصحب.

۱٬ ر م: صاحبة.

١٦ رنم: الحال.

١٧ جميع النسخ: الحال. والتصحيح من المرجع السابق.

فيكون في هذا دلالة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يَطَلع على الأوقات التي كان يأتي فيها الوحي، وإذا لم يعلم كان الأمر عليه أصعب وأشد منه إذا بُيِّن له، لأنه إذا لم يبين له لزمه أن يصون نفسه في الحالات كلها عن أشياء يُستجيى مع مثلها الخلوةُ بالملائكة. ولهذا لم يبين لأحد منتهى عمره ليكون أبدا مستعدًا للموت فَرِقًا أن يَحُل به ساعة بعد ساعة ويكون أبدا على خوف ووجل من ذلك. والنه أعلم.

وقوله عز وجل: قم فأنذر، خص النذارة دون البشارة وقد كان هو نذيرا وبشيرا، ففي ذكر النذارة ذكر البشارة وإن أمسك عنها لأن النذارة ليست يرجع إلى نفس الخلائق، وإنما النذارة هي تبيين عواقب ما ينتهي إليه حال من التزم الفعل المذموم، فإذا استوجب النذارة بالتزامه ذلك الفعل فقد استوجب البشارة في تركه؛ فثبت أن في النذارة بشارة وفي البشارة نذارة أيضا، فاقتصر بذكر إحداهما عن ذكر الأخرى. وليس في قوله: قم، إلزام قيام ولكن معناه: قم في إنذار الخلق وبشارتهم على ما ينتهي إليه وسعك.

### ﴿وَرَبُّكَ فَكَبِّر ﴾ [٣]

وقوله عز وحل: **وربك فكبر،** أي عظّم. وتعظيمه أن يجيبه فيما دعاه [إليه ويطيعُه فيما أمره وأن يتحمل ما لزمه معمله، فذلك هو تعظيمه لا أن يقول بلسانه: يا عظيمُ فقط. وحائز أن يكون تأويله أن عظّمه (عن المعاني التي قالت فيه (اللحدة (من أن الله الله عليه العالى ولدا

ث ن: يستحي.

ن: ما لم يبين.

ا ث -- مستعدا.

<sup>&#</sup>x27; ن: حتى يتبين.

ا ن - الفعل.

م: فيما دعا.

<sup>ً</sup> ر: وأن يتحل.

<sup>&</sup>quot; ن ث: ما ألزمه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> رثم – هو.

جميع النسخ: أي عظمه. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٩٣ظ.

۱۱ ن – فیه.

١٢ م: ملاحدة.

۱۳ ن - أن.

١٤ ر ن م: الله.

وأن له شريكا (ونرِّهه عنها، أو عظم حقه وأدِّا شكر نعمه. وهذا كما نقول: آ إِن محبة الله تعالى طاعته وائتمار أوامره لا أن يكون هي شيئا يعتري في القلب فيضعق منه المرء ويُغْشَى عليه، فكذلك تعظيم الله تعالى يكون بالمعاني التي ذكرنا لا أن يكون بالقول خاصة.

## ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِرْ﴾ [٤]

وقوله عز وجل: وثيابك فطهر، جائز أن يكون أريد بالثياب نفسه ويُجعلَ الثياب كناية عنها، كما ذكر أن العرب كانت تقول وذا كان الرجل ينكث العهد وليس بذي وفاء: إنه لكنِس الثياب، وإذا كان له وفاء قالوا: إنه لطاهر الثياب. فإن كان الخطاب متوجها إلى النفس فتأويله -والله أعلم- أن طهر مُحلقك وأفعالك وأقوالك عما تُذَمّ عليه. وحائز أن يكون أريد بها الثياب فيكون قوله: وثيابك فطهر، متوجها إلى التطهير من النجاسة وإلى التطهير من الأدناس. فأما التطهير من الأجناس فقد امتُحتًا جميعا نحن ورسول الله صلى الله عليه وسلم، وأما التطهير من الأدناس فحائز أن يؤمر به النبي صلى الله عليه وسلم خاصة، لأنه كان مأمورا بببليغ الرسالة إلى الخلق فنُدب إلى تطهير ثيابه من الدنس لئلا يُستقذر الإلى يُنظر إليه بعين التبحيل والعظمة. وليس هذا على تطهير الثياب خاصة بل أمر أن يطهر الشميع ما يقع له به التمتع من المأكل والمشرب والملبس وغيرها. والنه أعمل وعن ابن عباس رضي الله عنه أنه قال: أي الا تلبس الثوب على فخر ولا غدر . الله كان الرجل إذا كان غادرا في الجاهلية يقال: إنه دَنِس الثياب.

<sup>ٔ</sup> رنم: شریك.

ر م: أو؛ ن: وأن أد.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: يقول. والترجيح من الشرع، ورقة ٢٩٣ظ.

ر: هو.

<sup>&#</sup>x27; ن: يقول.

أ جميع النسخ: يذم. والتصحيح من المرجع السابق.

۷ ث ن: من النجاسات.

<sup>ٔ</sup> ث + بها.

ن: لئلا يستقدر.

۱۰ ن: أن يظهر.

<sup>.</sup> '' رم – أي.

<sup>&</sup>quot; ر ث م: ولا عذر. عن عكرمة أن ابن عباس سئل عن قوله: ﴿وثيابك فطهر ﴾ قال: لا تلبسها على غدرة ولا فحرة (الدر المنثور للسيوطي، ٣٢٦/٨).

وقال الحسن: مُحلُقَك فحسنه. ' وقال بعضهم: أي قصر ثيابك ولا تُطوّلها، فيقعَ أطرافها ' على الأرض، فيصيبها النجاسات. <sup>7</sup> والله أعلم.

#### ﴿وَالرُّجْزَ فَاهْجُز﴾[٥]

وقوله عز وجل: والرجز فاهجر، فالرجز اسم للمأثم واسم لما يعذّب به، فيكون منصرفا إلى ما يتأذى به النفس ويتألم به النفس كالسيئة في أنها اسم لما يتأذى به ولما يتألم عليه النفس، قال الله تعالى: لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجْزٍ أَلِيمٌ. فالمأثم اسم لما يتأذى به والعذاب مما يتألم به النفس فهو اسم للأمرين جميعا. وصرف أهل التأويل الرجز إلى المأثم هاهنا. وذكر قتادة أنه كان بمكة صنمان إسافٌ ونائلةً، فكان من أتى عليهما من المشركين مسح وجوههما. فأمر الله عز وجل نبيه صلى الله عليه وسلم أن يعتزلهما بقوله: والرجز فاهجر. وقيل أيضا بأن المشركين قالوا للنبي صلى الله عليه وسلم : لو مسحت وجوههما لكان أحرى] أن نؤمن لك ونتبعك فأنزل الله تعالى والرجز فاهجر، أي فاهجر عبادة الأوثان. وقيل: الرجز، العذاب. فحملته ترجع إلى ما ذكرنا أنه اسم للعذاب ولما يعذب عليه. والنه أعلم.

<sup>·</sup> ر م: محسنة. الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٦٤/١٩؛ وانظر أيضا، روح المعايي للآلوسي، ١٤٧/١٥.

ر: أطراقها.

<sup>ً</sup> ر ث م: فيصيه النجاسة.

جميع النسخ: عليه. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٩٣ تظ.

<sup>°</sup> ر م: كالسب؛ ن ث: كالشبه. والتصحيح من المرجع السابق.

رم: ولا.

۷ سورة سبأ، ۳٤/٥.

ر: فالمأثم اسم لما يتأذى به النفس فهو اسم للأمرين العذب في ما يتألم به جميعا؛ ن: فالمأثم اسم لما يتأذى بها النفس فهو اسم للأمرين جميعا فهو اسم للأمرين جميعا و العذاب مما لم يتألم به جميعا؛ ث: فالمأثم اسم لما يتأذى به النفس فهو اسم للأمرين العذاب وما يتألم به جميعا. والعذاب مما لم يتألم به النفس فهو اسم للأمرين العذاب وما يتألم به جميعا.

<sup>\*</sup> ث: بنيه.

<sup>&#</sup>x27;'ر: أن يعيرهما؛ ن ث م: أن يعيرهما. والتصحيح من المرجع السابق. عن قتادة: ﴿والرجز فاهجر﴾ إساف ونائلة، وهما صَتَمان كانا عند البيت يمسح وجوههما مَن أتى عليهما، فأمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن يحتنبهما ويعتزلهما (تفسير الطبري، ١٨٤/٢٩).

۱۱ الزيادة م*ن الشرح، ورقة ٢٩٣ظ.* 

## ﴿وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُثِر﴾ [٦]

وقوله عز وحل: ولا تمنن تستكثر، قال مجاهد والحسن: تأويله أن لا تستكثر عملك فتمن به على ربك، على التقديم والتأخير. فإن كان التأويل هذا فالمراد من الخطاب غير رسول الله صلى الله عليه وسلم وإن كان هو المذكور في الخطاب، إذ لا يتوهم أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم يمن على ربه ولا أن يستكثر عمله لله تعالى، لأن هذا النوع من الصنيع لا يفعله واحد من العوام الذي محص بأدبي خير، فكيف يتوهم على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولأن الامتنان على الله تعالى من فعل المنافقين، قال الله تعالى: يَمنتُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا فَلُ لا تَمنتُوا عَلَيَ إِسْلاَمكُمْ، ويجوز أن يكون الخطاب له وإن كان هو معصوما من ذلك، بقوله: ولا تَدَن أو يجوز أن يكون الخطاب له وإن كان هو معصوما من ذلك، بقوله: ولا تَدَن مَع اللهِ إلها آخر، ونحوه. وهذا كما ذكرنا أن العصمة لا تمنع وقوع النهي إذ العصمة ينتفع بها مع ثبات النهي، فإذا لم يكن فلا فائدة في العصمة. وقال بعضهم: ولا تمنن تستكثر، أي لا تعظم عطبة تلتمس بها أفضل منها في الدنيا من الثواب. نُهي عن اكتساب الأسباب التي يتوصل بها إلى استكثار المال في الدنيا من التجارة وغيرها إلا القدر الذي لا بد له منه ويقع عن مذ إليه الحاحة. ألا ترى إلى قوله: وَلا تَمُدُن عَيْتَيْكَ إِلَى مَا مَتَعْتَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ، الفواد نهي عن مذ عينيه إلى ما مُتِعوا فمن المناس أسباب المال أحق. ثبت أن الله تعالى نهاه عن اكتساب ذلك وجعه، أ وجعل رزقه عليه السلام من الوجه الذي لا يبلغه حيل البشر وهو الفيء والغنيمة.

قال الحسن البصري: لا تمنن عملك تستكثره على ربك (تفسير الطبري، ٢٩/٢٨).

ر ن م: ألا.

ن: خبر.

<sup>&#</sup>x27; سورة الحجرات، ١٧/٤٩.

جميع النسخ: لقوله. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٣ظ.

سورة القصص، ۸۸/۲۸.

رثم: لايمنع.

ر ث م: لا ينتفع.

<sup>ُ</sup> ر ن م: لا تعطيه؛ ث: لا تعطه. والتصحيح م*ن الشرح، و*رقة ٢٩٤و.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م – منه.

<sup>&#</sup>x27; سورة طه، ۱۳۱/۲۰.

المجيع النسخ: ففي. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ رم – أسباب.

۱۰ ر + ذلك.

ثم نهى عن إمساكه واذخاره لنفسه بل أمر أن يصرفه في أمته بقوله عليه السلام: «مالي من هذا المال إلا الحُمُس والخمس مردود فيكم». ' وقال الله عز وجل: مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلْهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى، ` الآية. وذكر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان لا يدَّحر لغد، وقال الله تعالى: لا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلَادِ مَتَاعٌ قَلِيلٌ، ` فثبت أنه كان منهيا عن اكتساب الأسباب التي يتوصل بها إلى اكتساب الأموال وإلى الجمع، فنهي عن العطايا التي يُلتمس بها أفضلُ منها في الدنيا. والله أعلم.

### ﴿وَلِرَبِكَ فَاصِيرٍ ﴾ [٧]

وقوله عز وجل: ولربك فاصبر، ففي هذا دعاء إلى إخلاص الصبر لله تعالى وإلى الصدق فيه. وفي قوله عز وجل: قاضير ليحُكُم رَبِكَ، دعاء إلى نفس الصبر. وجائز أن يكون هذا أيضا على الأمر بالصبر، فيكون على التقديم والتأخير، كأنه يقول: فاصبر لربك أي اصبر على ما تؤذَى ولا تحازهم بصنيعهم فإن الله تعالى يكفيهم. فيكون في هذا إبانة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد امتحن بالأمور التي يكرهها نفسه ويشتد عليها فدعاه الله تعالى إلى الصبر على تحمل المكاره. والله أعلم.

## ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴾ [٨]

وقوله عز وجل: فإذا نقر في الناقور، نُقر أي نفخ، والناقور الصور وهي كلمة [من] كتب^ الأولين. ذَكر هاهنا فإذا نقر في الناقور، وقال في موضع آخر: فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفْحَةُ وَاحِدَةً، ' وقال في موضع آخر: إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةٌ وَاحِدَةً، ' فجائز أن يحمل هذا كله على التحقيق،

<sup>ُ</sup> قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما لي من هذا إلا مثلَ ما لأحدكم إلَّا الحُمُسَ وهو مَرْدُودٌ فِيكُمْ قَأَدُوا الْحَيْطَ وَالْمَخِيطَ فما فوقهما وإياكم وَالْغُلُولَ فإنه عَارُ وَشَنَارُ على صاحبه يومَ القيامة» (مسن*د أحمد بن حنبل،* ٢٧/٤).

<sup>﴿ ﴿ . .</sup> والمساكين وابن السبيل كي لا يكون دُولةً بين الأغنياء منكم﴾ (سورة الحشر، ٩٥/٧).

<sup>ً ﴿</sup> لَا يَغُرُّنُكُ تَقلُّبِ الذِينَ كَفِرُوا فِي البلاد متاع قليل ثم مأواهم جهنم وبئسَ المهاد ﴾ (سورة آل عمران، ١٩٦/٣ - ١٩٧).

ر + أي. سورة الإنسان، ٢٤/٧٦؛ وانظر أيضا: سورة الطور، ٢٥/٥٢.

<sup>َ</sup> جميع النسخ: على ما يؤذي. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٩٤و.

الزيادة من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ' ر: كما كتب.

<sup>ٔ</sup> سورة الحاقة، ١٣/٦٩.

۱ سورة يس، ۲۹/۳۲.

فيتحقق الصيحة والزَّجرة والنَّقْرة، ثم يَعقُبها الساعة. وجائز أن يكون هذا على التمثيل، فيكون فيه إخبار عن سهولة ذلك الأمر وهونه على الله تعالى، لأن اللمحة والزجرة والنفخة والنقرة أمر سهل لا يشتد على أحد. أو يكون على تقصير الوقت على الذين ينفخ فيهم الروح، أي الأرواح ترد عليهم في قدر النفخة والزجرة والصيحة؛ خلافا لأمر النشأة الأولى لأنه في النشأة الأولى إنما نفخ فيه الروح بعد كونه نطفة في بطن أمه أربعين يوما ثم علقة ثم مضغة لذلك القدر / من المدة، ثم نفخ فيه الروح بعد مُدَد وأوقات، وفي النشأة الأحرى ينفخ الروح " [٩٨٦٤] بالقصير من المدة وذلك قَدْرُ النفخة والزجرة والصيحة واللمحة. والنه أعلم.

وإنما قلنا بأن التأويل قد يتوجه إلى التمثيل دون التحقيق -وإن ذكر في بعض الأحاديث تثبيت الصور أوالناقور - لأنها من أخبار الآحاد، وخبر الواحد أيوجب علم العمل ولا يوجب علم الشهادة، وفي تحقيق الصور والناقور ليس إلا الشهادة، لذلك لم يحصل الأمر على التحقيق والقطع لئلا يُقطع الحكم على الشهادة.

ثم قد ذكرنا أن قوله: إذا، حواب سؤال واقع عن تبيين وقت كأنه قيل له: فاصبر إلى أن يُثقر في الناقور؛ أو يكون حوابا لقوله: قم فأنذر، أي أنذرهم عما ' يَحُلَ بأهل الشر من العذاب بنقر الناقور؛ أو يكون حوابا لقوله: ' سَأَرْهَقُهُ صَعُودًا، ' إذا نقر في الناقور؛ أو كان السؤال ' واقعا عن أمر لم يُشَر إلى ذلك الأمر. والنه أعلم.

ر: والرجزة.

<sup>&#</sup>x27; م: ويكون.

جميع النسخ: يرد. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٤و.

أ لعل المؤلف رحمه الله تعالى يشير إلى مثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيْهَا النَّاسَ إِنْ كُنتِم فِي رئيب من البعث فإنا خلقناكم من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة مُخلَّقة وغير مخلقة لئبُون لكم ونقِرَ في الأرحام ما نشاء إلى أجل مسمى ثم نخرجكم طفلا ثم لتبلغوا أشدكم ﴾ (سورة الحج، ٥/٢٢).

ن م – الروح.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: بالقصر. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> ث م - والزجرة.

<sup>ً</sup> ر ن م: الصورة.

<sup>ً</sup> ر: وجب الوحد؛ ث: وحبر الآحاد.

<sup>ً</sup> ن: عملا.

<sup>ً&#</sup>x27; ر ت م -- لقوله.

١٢ الآية ١٧ من هذه السورة.

<sup>ً&#</sup>x27; ر ث م: بالسؤال.

## ﴿ فَذَٰلِكَ يَوْمَئِذٍ يَوْمُ عَسِيرٌ ﴾ [٩] ﴿ عَلَى الْكَافِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ﴾ [١٠]

وقوله عز وجل: فذلك اليوم يُكرمون ويُنالون عظيم الكافرين غير يسير، ذلك اليوم يومُ رحمة للمؤمنين إذ في ذلك اليوم يُكرمون ويُنالون عظيم الدرجات من ربهم. ولكن الله عز وجل ذكر ذلك اليوم في غير آي من كتابه والأحوال التي تكون فيها وإن كانت تلك الأحوال تنزل على غير المؤمنين. فمرة سماه واقعة، ومرة قارعة، ومرة حاقة. وإنما يقع العذاب على الكفرة ويحق عليهم، فلذلك سماه عسيرا وإن كان هو عسيرا على فريق يسيرا على غيرهم. وحائز أن يكون عسيرا على الخلائق أجمع بعضُ هول ذلك اليوم يشمل الفرق كلها، كما قال: وترتى النّاسَ سُكَارَى. لا ثم إن المؤمنين تُقرّح معنهم الأهوال بما يأتيهم من البِشارات والكرامات عن الله تعالى ويبقى عُسْره على أصحاب النار.

### ﴿ذَرْبِي وَمَنْ خَلَفْتُ وَحِيدًا﴾[١١]

وقوله عز وجل: ذرني ومن خلقت وحيدا. ذكر أن هذه الآية نزلت في شأن الوليد بن المغيرة. والأصل أن الأنباء التي ذكرت عن الأنبياء المتقدمة في المخاطبات التي حرت بينهم وبين الفراعنة فيها إبانة أنها حرت بينهم وبين الآحاد منهم؛ وذلك أن فرعون كل نبي كان واحدا وكان مَن سواه يصدر عن رأيه وينتهي إلى تدبيره، فكان يَستغني عن مخاطبة مَن سواه. وقد كثرت فراعنة نبينا صلى الله عليه وسلم فكان كل واحد منهم يدعى الرياسة لنفسه ويمتنع عن متابعة غيره والصدور عن رأيه والانقياد له. منهم أبو جهل ومنهم الوليد بن مغيرة ومنهم أبو لهب وغيرهم.

م: أي

جميع النسخ: يكون. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٤و.

للمجيع النسخ: ينزل. والتصحيح من المرجع السابق.

أ لعل المؤلف رحمه الله يشير إلى قوله تعالى: ﴿إِذَا وقعت الواقعة ليس لوقعتها كاذبة﴾ (سورة الواقعة، ١/٥٦-٢)؛ وإلى قوله:﴿القارعة ما القارعة وما أدراك ما القارعة﴾ (سورة القارعة، ١/١٠١-٣)؛ وإلى قوله: ﴿الحاقة ما الحاقة وما أدراك ما الحاقة﴾ (١/٦٩-٣).

<sup>°</sup> ث – وإن كان هو عسيرا.

ن: هو

 <sup>﴿</sup> يوم ترونها تَذْهَلُ كل مُرضعة عما أرضعت وتضع كلُ ذات بخمل حملها وترى الناس شكارى وما هم بسكارى
 ولكن عذاب الله شديد ﴾ (سورة الحج، ٢/٢٢).

م: يفرح.

<sup>°</sup> م – کان.

فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحتاج إلى أن ' يخاطب كلا في نفسه. ومن احتاج إلى مخاطبة أقوام وإجابة كل واحد بِحِيَالِه كان الأمر عليه أصعب من الذي احتاج إلى مخاطبة واحد. ففي هذا ٢ أن المحنة على رسولنا تعليه السلام كانت أكثر مما امتُحن بها من تقدمه من الرسل عليهم السلام.

ثم قوله: ذرين ومن خلقت وحيدا، ليس° فيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يمنعه عن شيء حتى يقول له: ذري، ولكن هذا الكلام مما يتكلم به على الابتداء على جهة إظهار القوة؛ يقول الرجل ۚ لآخر: "حَلِّ بيني وبين فلان" و"دَعْني وإياه" من غير أن يكون سبق منه المنع، فيريد به إظهار القوة من نفسه أنه كافيه وقادر على دفع شره عن نفسه. فيكون في قوله: **ذرني ومن خلقت وحيدا**، دعاءً<sup>٧</sup> من الله تعالى إياه إلى أن لا يتعرض<sup>^ له</sup> ولا يجازيَه بصنيعه، فإن الله تعالى يكفيكه ويدفع عنك شره؛ أو يكون فيه نهى عن أن يدعوَ عليه بالهلاك والثبور ويصيِّره إلى أن يأتيه أمر الله تعالى، فيكون في هذا مَسْلاةً لرسول الله صلى الله عليه وسلم. وذلك أن المتنازعين الإذا تنازعا في شيء وحدث بينهما شر فانتصب ثالث في نصر أحدهما حف الأمر على المنصور ويفرح `` لذلك ويسلو '` به. فإذا كان الله تعالى هو الذي يقوم بنصر المصطفى عليه الصلاة والسلام ويكفيه عن عدوه كان ذلك أكثر في التسلي والتفرح، ١٠ فيكون في هذا تمكين من الصبر"' الذي دُعي إليه بقوله: فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُل، '' وبقوله: فَاصْبِرْ لِمُحَكِّمِ رَبِّكَ، ° الآية.

م – أن.

ر ث م: و هذا.

ن: على رسوله.

ر ن م – بها.

ر م - ليس.

ن – الرجل.

ن: دعا.

ر: للتعرض.

ن: أن المسارعين.

ر ن: ويفرج.

١١ م: ويسلوا.

ر ن: والتفرج.

ر: من المصير.

سورة الأحقاف، ٣٥/٤٦.

<sup>10</sup> سورة الإنسان، ٢٤/٧٦.

ثم قوله عز وجل: خلقت وحيدا، يحتمل وجهين. أحدهما أي خلقته وحدي ولم يكن لي في الخلق ناصر ومعين ولا مشير. وجائز أن يكون معناه أي خلقته وحيدا لا مالَ له ولا ولد. فيكون في هذا وعيد وتخويف لذلك اللعين، أي كيف لا يخاف أن يعاد إلى الحالة التي كانت عليها يوم محلق بلا مال ولا ناصر، كقوله: وَلَقَدْ حِثْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا حَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَةٍ. "

#### ﴿ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالًا مَمْدُودًا ﴾ [١٢]

وقوله عز وجل: وجعلت له مالا ممدودا، قيل: مالا ممدودا، أي مالا لا ينقطع بل يكون له مَدد. وذكر عن مجاهد أنه قال: كان ذلك ألف دينار. أوقال السُّدّي: مالا ممدودا، ثلاثة عشر ألفا. وقيل: أراد به ما جعل له من الضياع بالطائف تثمر في السنة مرتين. ولكن عندنا المال الممدود هو المتتابع لا ينقطع مدده، والذي لا ينقطع مدده لا يقع تحت الإحصاء.

#### ﴿وَبَنِينَ شُهُودًا﴾[١٣]

وقوله عز وجل: وبنين شهودا، / أي حضورا لا يغيبون. ^ ويكون فيه وجهان من الحكمة. أحدهما أن ماله قد كثر حتى لم يحتج إلى تفريق أولاده في الجمع والاكتساب بل كان يأتيه أسمحا لا يحتاج إلى تكلف أسباب الجمع. والثاني أن غاية ما يراد ويتمنى ويُلتَمس من البنين هو أن يُستأنس بالنظر إليهم ويستعان ' بهم ويستنصر إذا احتاجوا إلى ذلك. ففيه أنه قد نال مُناه ' ووصل إلى ما يرغب إليه النفوس من كثرة الأموال والأولاد.

ن ث: ثم في قوله؛ رم: في قوله. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٩٤ظ.

<sup>&#</sup>x27; م – أحدهما.

<sup>&#</sup>x27; سورة الأنعام، ٩٤/٦.

<sup>ً</sup> عن مجاهد ﴿وَجَعَلْتُ لَهُ مَالا مَمْدُودًا﴾ قال: كان ماله ألف دينار (تفسير عبد الرزاق، ٣٦٤/٣؛ وتفسير الطبري، ٩٩/٢٩ ).

<sup>ً</sup> رم - ثلاثة عشر ألفا. ﴿ قارن بما ورد في معالم التنزيل للبغوي، ٢٦٦/ ٢٦٦٠.

ر ث م: ثم؛ ن: يشمر. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٤ظ.

ر م: هو.

<sup>&#</sup>x27; ر ث: لا يعينون.

<sup>ٔ</sup> رم: تأتيه.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: ويستعين. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۱ ن: متناه.

#### ﴿وَمَهَدْتُ لَهُ تَمْهِيدًا ﴾ [١٤]

وقوله عز وجل: ومهدت له تمهيدا، أي بسطت له في الدنيا بسطا، وقيل: التمهيد هو التمكين.

## ﴿ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ﴾ [١٥] ﴿كُلَّا إِنَّهُ كَانَ لِآيَاتِنَا عَنِيدًا﴾ [١٦]

وقوله عز وجل: ثم يطمع أن أزيد كلا، فحائز أن يكون طمعه منصرفا إلى الزيادة في الآخرة، كقوله: أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَجُوا السَّيِئَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ، الآخرة، كقوله: أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَجُوا السَّيِئَاتِ أَنْ يُساؤوهم في الآخرة لو كان الآخرة حقا، فحسبوا أنهم إذا ساؤوا أهل الإيمان في الدنيا أن يُساؤوهم في الآخرة كما بسط عليه نعيم الدنيا فكان فكذلك هذا اللعين حسب أنه يبسَط عليهم نعيم الآخرة كما بسط عليه نعيم الدنيا فكان قوله: كلا، ردا عليهم. فإن كان على هذا ففيه أعظم الدلالة على إثبات رسالة محمد صلى الله عليه وسلم، لأنه أخبر أن ليس له نصيب في الآخرة، وإنما يُحرّم النصيب إذا مُحتم على الكفر وقد حتم على الكفر حقا كما قال، فكان في هذا إخبار منه عن أمر الغيب، فصدق خبره وخرج الأمر حقا كما قال، فئبت أنه بالله تعالى عَلِمه. وجائز أن يكون طمعه الزيادة في الدنيا فقطع عليه طمعه بقوله: كلا. وذُكر أن ماله بعد نزول هذه الآية أخذ في الانتقاص إلى أن أهلكه الله تعالى ولم يزد شيئا، فيكون في هذا أيضا ما في الأول من إثبات الرسالة.

وقوله عز وجل: إنه كان لآياتنا عنيدا، في هذا تصبير لرسول الله صلى الله عليه وسلم، لأن الله تعالى أكثر نعمه عليه، ثم ذلك الملعون مع كثرة نعم الله عليه وإحسانه إليه عاند [آياته] ' ولم يطعه في أوامره، فكيف ترجوا أنت منه أن يعاملك بخلاف ما يعامل ربه، ' ا

<sup>﴿...</sup>سواءٌ محياهم ومماتهم ساء ما يحكمون﴾ (سورة الجائية، ٢١/٤٥).

ت: ساؤوا.

رم: أن يساوونهم؛ ن ث: أن يساونهم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٤ ظ.

م: كما يبسط.

<sup>·</sup> جميع النسخ: وأحتم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٥و.

ر ت م - وقد ختم على الكفر.

ن: وفي هذا.

<sup>^</sup> رم: أيضا في الأول.

ت: نعمة.

الزيادة من المرجع السابق.

أ جميع النسخ: في معاملته إياك مع معاملتك إياه بما يخالف مراده وهواه. والتصحيح من المرجع السابق.

فيكون فيه ما يدعوه إلى الصبر. والعناد هو مخالفة الحق عن علم بظهور الحق، فيكون قوله: إنه كان لآياتنا عنيدا، إنباء أنه بعد علم وإحاطة ويقين عاند آيات الله و حالف أمر رسول الله واستكبر. والمكابر هو الذي يكابر عقله فيخالف ما يثبته عقله بالأقوال أو بالأفعال.

ثم في قوله عز وحل: ثم يطمع أن أزيد كلا، إبطال قول من قال: إن الله تعالى لا يفعل بعباده إلا ما هو أصلح لهم، لأن قوله: أن أزيد، لا يخلو إما أن تكون الزيادة التي كان يطمعها خيرا له وفي شرط الله تعالى عندهم أن يزيده وفي قوله: كلا، قطع طمعه للزيادة، فيصير بحرمان الزيادة عنه حائرا، فكيف حكل آية رسالته من الوجه الذي هو جور عندكم؟ وإن كان حرمان الزيادة خيرا له وأصلح فكيف حعل الحرمان أيضا علما لنبوته وكان عليه أن يُحرمه على زعمكم. وفي قراءة عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ثم يطمع أن يزيد. "

#### ﴿سَأَزهِقُهُ صَعُودًا﴾[١٧]

وقوله عز وحل: سأرهقه صعودا، فجائز أن يكون على تحقيق الصعود وهو العقبة التي يشتد الصُّعود عليها. وحائز أن يكون على الصُّعود عليها. وحائز أن يكون على التمثيل، وذلك أن الصَّعود في الشاهد مما يشق على المرء الصعود [عليها]، والهبوط على المرء المرء الانحدار عنه. أن فإن كان على هذا ففيه أنه يصيبه في الآخرة مما يشتد ويشق على نفسه تحمُّل ذلك.

ر ث م - إنباء.

ا ث – عنه. ا

<sup>ً</sup> رام – جائزا.

<sup>&#</sup>x27; ن - له.

ر م: أن أزيد.

ر ، ن – بعض.

ن: عليه.

<sup>&#</sup>x27; رم: في التشاهد.

و ن: للانحدار.

<sup>&#</sup>x27; الصَّعود: الطريق صاعدا. مؤنثة. وفي التنزيل فوسارهقه صعوداكه أي على مشقة من العذاب. قال الليث وغيره: الصَّعُودُ ضد الهَبُوط والجمع صعائدُ وصُعُدُ مثل عجوز وعجائز وعُجُز والصَّعُودُ العقبة الكتود وجمعها الأَضعِدَةُ. ويقال: لأَرْجِقَنَكَ صَعُودًا أَي لأَجَشِمَنَكَ مَشَقَةً من الأمر وإنما اشتقوا ذلك لأن الارتفاع في صَعُود أَشَقُ من الانحدار في هَبُوط. وقيل: فيه يعني مشقة من العذاب. ويقال: بل حَبَلُ في النار من جمرة واحدة يكلف الكافرُ ارتفاءَه ويُضرب بالمقامع فكلما وضع عليه رجله ذابت إلى أَسفل وَركِهِ ثم تعود مكانها صحيحة (لسان العرب، «صعد»).

ثم يقال للمعتزلة في هذه الآية وفي قوله: سَأُصْلِيهِ سَقَرَ: إن في هذا وعيدا من الله تعالى بأن يصليه سقر وسيرهقه صعودا، فأراد الله تعالى أن يَصدُق خبره ويُنجز وعده أو أراد أن يُكذب خبرَه ويخالف وعده؟ فإن قلتم بالثاني فقد نسبتموه إلى الكذب وإلى خلف الوعد، ومَن هذا وصفه فهو سفيه جاهل لا يصلح أن يكون إلها. وإن قلتم: بلى، أراد أن يصدق خبره وينجز وعده قلنا لكم: أراد أن ينجز وعده مع دوامهم على الكفر أو عند انقلاعهم عنه؟ فإن زعمتم أنه إنما أراد أن يصليهم سقر على الخروج من الكفر فهذا منه جور، لأنه يصليه سقر بشيء لا إرادة له فيه، وإن سلمتم أنه أراد إصلاءهم سقر إذا داموا على الكفر واستقروا عليه فقد لزمكم أن تقولوا: إن الله تعالى أراد من كل أحد ما علم أنه يختاره ويكون منه. ويقال لهم: إن الله تعالى يقول: وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيُّ مِنَ الذَّلِ، ولو كان الأمر على ما زعمتم أنه يريد من كل كافر أن يُسلم ويؤمن به ويريد الكافر أن يكفر به ويعاديه، فإذًا قد أراد أن يكون له ولي من الذل، لأنه يريد أن يواليه مع اختيار الكافر في معاداته. تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا.

## ﴿إِنَّهُ فَكَّرَ وَقَدَّرَ﴾ [١٨]

وقوله عز وجل: إنه فكر وقدر. {قال الفقيه رحمه الله:} إن فراعنة رسول الله صلى الله عليه وسلم اعتقدوا معاندة الحق واعتقدوا صد الناس عن سبيل الله وأن يطفئوا نوره، فأرادوا أن يُجمعوا على أمر ينسبونه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم على وجه ينفون عن أنفسهم سِمّة الجهل وتُهمة الكذِب في ذلك؛ على ما / ذكروا أن الوليد جمع أصحابه فقال: إن هذا [١٨٦٥] أيام الموسم وإن الناس سائلوكم عن هذا الرجل فماذا تقولون؟ فقال بعضهم: نقول: \* هو ثاعر، قال: إنهم قد سمعوا الشعر وما قوله بقول شعر. وقال بعضهم: نقول: هو كاهن،

الآية ٣٦ من هذه السورة.

<sup>-</sup>م: وينجزه.

<sup>ً</sup> ث - أن يصدق حبره وينحز وعده قلنا لكم أراد.

ن - فيه.

سورة الإسراء، ١١١/١٧.

ر م: اختياره.

ر م: أن يطفئوا.

ٿ - نقول.

ن: انه.

فقال: إن الكهانة معروفة عند العرب وإذا سمعوا قوله عرفوا أنه ليس بكاهن فيكذبونكم. وقال بعضهم: نقول: هو كذاب، فقال: إنا قد اختبرناه فما أخذنا عليه كذبة قطّ. فقال بعضهم: نقول: هو بمجنون، فقال: إذا نظروا إليه علموا أنه ليس بمجنون. فأعيا عليهم [الأمر]. ففكر في نفسه وقدّر، فقالَ إن هذا إلَّا سِخرٌ يُؤثّر، ما هذا الذي أتى به إلا سحر يَأثّره عن غيره أي يرويه. فاتفقت كلمتهم على تسميته ساحرا، وقالوا: الساحر يفرق بين اثنين وقد وُجد منه التفريق بين الآباء والأولاد وبين ذوي الأرحام؛ رَجاءً أن يَصِلوا إلى مرادهم من صد الناس عن سبيل الله تعالى وإطفاء نوره مكرا منهم، وهو كقوله تعالى: وَكَذَلِكَ بَعَلْتًا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُخرِمِيهًا لِيَمْكُرُوا فِيهًا وَمَا يَمْكُرُونَ إلَّا بِأَنْفُسِهم، في وجو المكر إلى أنفسهم ذكروا فيه أوجها. أحدها رجوع المكر إلى أنفسهم أن الله تعالى أظهر سوء صنيعهم إلى أنفسهم ذكروا فيه أوجها. أحدها رجوع المكر إلى أنفسهم أن الله تعالى أظهر سوء صنيعهم وإلحاق العار بهم إلى يوم التنادي (مع التنادي المالي الله عليه والمنادي الله عليه والخلط الهم صغارهم، فيقع لجملتهم العلم بالذي في الآفاق، للتدبير اتصل بهم الكلمة، وإذا وقفوا على تدبيرهم جملة انتشر علم ذلك في الآفاق، فيقف الناس على كذبهم وافتعالهم، فيتحقق عند ذلك جهلهم بحال رسول الله صلى الله عليه والمعاهم، فيتحقق عند ذلك جهلهم بحال رسول الله صلى الله عليه والمناس على كذبهم وافتعالهم، فيتحقق عند ذلك جهلهم بحال رسول الله صلى الله عليه والمناهم، فيقف الناس على كذبهم وافتعالهم، فيتحقق عند ذلك جهلهم بحال رسول الله صلى الله عليه وسلم ويتحقق عند ذلك جهلهم بحال رسول الله صلى الله عليه والمنعالهم، فيتحقق عند ذلك جهلهم بحال وسول الله صلى الله عليه والمنعالهم، ويتحقق عند ذلك جهلهم بحال ويقله والله وا

ث: قد اخترناه.

أ رم: فما أخذناه.

<sup>&</sup>quot; ٿ -- هو.

م + ففكر.

<sup>&#</sup>x27; الآية ٢٤ من هذه السورة.

<sup>ُ</sup> ر: أي يروي؛ م: أي يزود.

<sup>ْ ﴿...</sup> وَمَا يَشْعُرُونَ﴾ (سورة الأنعام، ١٣٣/٦).

<sup>:</sup> نتلى.

<sup>ّ</sup> ر: الغار.

ا جميع النسخ: التناد. والتصحيح من *الشرح، ور*قة ٢٩٥ظ.

ا رم: وتوارد؛ ن ث: وتواتر. والزيادة مع التصحيح من المرجع السابق.

۱۲ ن: لهم.

۱۳ ر: والختلط.

۱ رم: لحيلتهم.

<sup>٬٬</sup> ر ث م: الذي.

۱۲ ر ث م – وقع.

ويصير كذبهم شائعا في الخلق ظاهرا من الوجه الذي أرادوا نفي سمّة الجهل عن أنفسهم ويتحقق عند الناس كذبهم. فلا يركنون إلى قولهم ولا يلتفتون إلى أخبارهم عن حاله، إذ قد تبين جهلهم بحاله. فيكون ذلك سببا لترغيب الناس إلى الإسلام ودعائهم إليه لا أن يكون سببا للصد عن سبيل الله، فصار المكر راجعا إليهم.

ثم قوله: إنه فكو، أي فكر في الأمر الذي أراد إحكامه، أو فكر في الكلمات التي ألقوها فيما بينهم أيها أليق برسول الله صلى الله عليه وسلم فتنسب اليه. وقوله عز وجل: وقدر، يخرج على هذا أيضا.

## ﴿ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ﴾ [١٩]

وقوله: فقتل كيف قدر، قيل: <sup>°</sup> لُعن، واللعن هو الإبعاد عن رحمة الله تعالى. وقد ظهر الإبعاد لأن مادة ماله قد انقطعت في الدنيا وأخذ ما كان اجتمع عنده في الانتقاص إلى أن أهلكه الله تعالى ثم ساقه إلى النار خالدا فيها. وقوله عز وجل: كيف قدر، أي كيف لم يَشتَحْي أعن تقديره الذي قدر من تسمية رسول الله صلى الله عليه وسلم ساحرا وقد علم أنه في إنشاء خلك الاسم كاذب، أو كيف اجترى على الله وتجاسر وهو يعلم أنه رسول حق، فعاند آياته واجترى على ذلك و لم يَحَفّ نقمة الله تعالى.

## ﴿ ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ﴾ [٢٠]

وقوله عز وجل: ثم قتل كيف قدر، فلعنه مرتين وقد ظهر أثر اللعن فيه في الدنيا والآخرة حميعا، لأن الله تعالى فضحه بما أظهر كذبه للخلائق فبقى ذلك العار إلى آخر الأبد، '

م – نفی

ر ن م: فلا يركنوا.

م: في دعائهم.

<sup>·</sup> جميع النسخ: فينسب. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٥ ظ.

ر م - قيل.

ث: لم يستح.

م: في إنشاد.

<sup>&#</sup>x27; ر ث: إبانة.

م – ظهر.

<sup>ً &#</sup>x27; ر: العاد إلى آخر أبد.

وأبعده من رحمته حيث أخذ مالُه في الانتقاص وانقطعت مادة ماله، فهذا أثر اللعنة في الدنيا، ووعد أن يصليه سقر وأنْ سَيُزهقه صعودا، وذلك حزيه ولعنه في الآخرة، فظهر إحدى اللعنتين في الدنيا ويلحقه الثانية في الآخرة.

## ﴿ثُمَّ نَظَرَ﴾ [٢١]

**ثم نظر، ف**حائز أن يكون نظر في كلمات القوم التي ألقوها فيما بينهم. <sup>ا</sup>

#### ﴿ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ ﴾ [٢٢]

وقوله عز وجل: ثم عبس وبسر، فجائز أن يكون الذي حمله على العبوس والبُسُور هو ما ألقوا إليه المختلف من الكلمات فعبس وجهه عليهم لما في اختلافهم ظهور كذبهم، أو يكون الذي دخل عليه من شدة الغيظ في أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أهمّه وأحزنه حتى أثّر ذلك في وجهه فعبس لذلك وجهه.

## ﴿ثُمَّ أَدْبَرَ وَاسْتَكْبَرَ﴾[٢٣]

وقوله عز وجل: ثم أدبر واستكبر، يحتمل أن يكون أدبر عن أولئك القوم الذين اجتمعوا للتدبير° واستكبر<sup>1</sup> عليهم، أو أدبر<sup>٧</sup> عن طاعة الله واستكبر على رسوله حيث أعرض عنه و لم يجبه إلى ما دعاه إليه.

### ﴿ فَقَالَ إِنْ هٰذَا إِلَّا سِحْرٌ يُؤْثَرُ ﴾ [٢٤]

وقوله عز وحل: فقال إن هذا إلا سحر يؤثر، أي هذا الذي أتى به محمد صلى الله عليه وسلم مما يؤثر من أفعال السحر، أو هذا الذي يخبرنا^ أنه أتى به من عند الله هو سحر يؤثر عمن تقدمه، ولكنْ قال هذا على علم منه أنه ليس بسحر.

١ رم - ثم نظر فحائز أن يكون نظر في كلمات القوم التي ألقوها فيما بينهم.

ر ث م - الذ*ي.* 

ث: إليها؛ م - إليه.

ر م: كذلك.

<sup>°</sup> ر: المتدبرين؛ ن: التدبير. -

<sup>·</sup> جميع النسخ: واستكبروا. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٩٥ظ.

رم: و أدبر.

<sup>^</sup> رم: يخبر.

{قال الفقيه رحمه الله: } ولو كان الذي أتى به محمد صلى الله عليه وسلم سحرا كما قرفوه به فهو لا يخرج من أن يكون حجة له في صدق مقالته وإثبات رسالته؛ لأنه لا وجه لمعرفة السحر من طريق الرأي والتدبير وإنما سبيل الوصول إليه التلقن والتلقف عن الغير، وقد علموا أن رسول الله صلى الله / عليه وسلم لم يَلتقن [من] أحد ولا وجد منه الاختلاف [١٨٥٥] إلى مَن عنده علم ذلك، فوقع لهم الإيقان أنه بالله تعالى علم لا بأحد من الخلائق، فيصير الذي قرفوه به من أعظم الحجة. ولكن الله تعالى طهره عن السحر ونزهه عن ذلك وأمره بمعاداة السحرة حتى قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اقتلوا كل ساحر وساحرة»، وقال: «توبة الساحر ضربة بالسيف». "

ر م: كما فرقوه.

ميع النسخ: الالتقان.

<sup>ً</sup> ن ٿ: لم يلتقنه.

أحميع النسخ: أحدا.

عن خُندَب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «حَد الساحر ضوبة بالسيف» (سنن الترمليي، الحدود ٢٧). حدثنا سفيان عن عمرو سمع بَحَالة يقول: كنت كاتبا لِحَزْء بن معاوية عم الأحنف بن قيس فأتانا كتاب عمر قبل موته بسَنيّة أن اقتلوا كل ساحر، وربما قال سفيان: وساحرة، وفرقوا بين كل ذي محرم من المحوس وانهّؤهم عن الزمزمة. فقتلنا ثلاثة سواحر... (مسنه أحمد بن حنبل، ١٩٠١). وعن محمد بن عبد الرحمن بن سعد بن رُرارة أنه بلغه أن حفصة زوج النبي صلى الله عليه وسلم قتلت جارية لها سحرتُها وقد كانت دَبّرتُها فأمرت بها فقتلت (الوطأ للإمام مالك، العقول ١٩).

ر م – کان.

ر ت م: فيؤمر.

ن م - به.

ث: بغنية.

وقصده من سحره نيل الجاه عند العظماء والرؤساء واستفادة السعة في الدنيا، ورسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن يطلب بما أتى به الجاة عند الرؤساء بل عاداهم وأظهر الخلاف لهم، افدعا الخلق إلى الزَّهادة في الدنيا لا إلى الاستكبار هاهنا، فكيف يجوز أن يُنسب إلى السحر وقد أتى بما يُضاد فعل السحرة.

## ﴿إِنْ هٰذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾ [٢٥]

وقوله عز وحل: إن هذا إلا قول البشر، قد عَلم أنه ليس بقول البشر لما عجز البشر عن إتيان مثله وقال: إِنَّهُ كَانَ لِآيَاتِنَا عَنِيدًا، ۖ فثبت أنه على العلم منه بأنها آيات عائد.

## ﴿سَأُصْلِيهِ سَقَرَ ﴾ [٢٦]

وقوله عز وجل: سأصليه سقر، فالسقر لون من العذاب. وقيل: السقر هي الدركة الخامسة. وقيل: السقر من أبواب جهنم، ومعناه سأدخله جهنم من باب السقر . والله أعلم.

#### ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَقَرُ ﴾ [٢٧] ﴿ لَا تُبْقِي وَلَا تَذَرُ ﴾ [٢٨]

وقوله عز وحل: لا تبقي ولا تذر، يحتمل أي لا تبقى [له] حياة يتلذذ بها ولا تذره الله وقوله عز وحل: لا تبقى أبدا في الهلاك، كما قال تعالى: فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَخْيَا. أو يحتمل الله تُبقي الله عظما بل تُنضج المحلده وتأكل المحمه يَخْيَا. أو يحتمل الله تُبقي الله حلدا ولا لحما ولا عظما بل تُنضج المحلده وتأكل المحمه

ن: واستنقاذه.

ر ئ م - لهم.

ا الآية ١٦ من هذه السورة.

ن عن ابن حريج رضي الله عنه في قوله: ﴿ لها سبعة أبواب ﴾ قال: أولها جهنم، ثم لظى، ثم الحطمة، ثم السعير، ثم سقر، ثم الجحيم، ثم الهاوية (الدر النثور للسيوطي، ٥/١٨). قال مقاتل: يعنى: الباب الخامس (بحر العلوم للسمر قندي، ٢٢٢٣). ٥ رم - جهنم. يعنى تعالى ذكره بقوله: ﴿ سَأْصُلِيهِ سَقَرَ ﴾ سأورده بابا من أبواب جهنم اسمه سقر (تفسير الطبري، ١٩٧/٢٩).

الزيادة من *الشرح،* ورقة ٢٩٦و.

ر ث م: ولا يذره.

<sup>&#</sup>x27; سورة طه، ۲۰/۲۰.

ر م – ويحتمل.

١٠ ن: لا يبقى.

١١ جميع النسخ: بل ينضج. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ جميع النسخ: ويأكل: والتصحيح من المرجع السابق.

وتكسر' عَظْمه ولا تذره على تلك الحال: كسيرَ العظم مأكول اللحم نضيج الحلد بل يعاد حلده ولحمه وعظمه فتحرقها كذلك أبدا ولا تُبقي له رَوْحا ولا تذره فيهرب منها فيتخلص من عذابها.

## ﴿لَوَّاحَةُ لِلْبَشَرِ﴾[٢٩]

وقوله عز وحل: لواحة للبشر، قيل فيه بوجوه. قيل: لواحة للبشر، أي محرقة للحلد، فالبَشَر الحلد، فحائز أنه حص الحلد بالتلوح لأن الحلد من الإنسان هو الظاهر، فيكون ظاهر الإحراق مؤثرًا فيه فخصه بالذكر لهذا، كما شمّي الإنسان إنسانا لظهوره لكل من هو من أهل الرؤية وشمّي الجن جنا لاستتاره عمن ليس بجنسه، وهو كقوله عز وجل: كُلِّمَا تَضِحَتْ جُلُودُهُمْ. وقيل: لواحة، أي فظاهرة للبَشر، كقوله تعالى: وَبُرِّرَتِ الْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ، وقوله: وَبُرِّرَتِ الْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ، وقوله: وَبُرِّرَتِ الْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ، ويحتمل وَبُرِّرَتِ الْجَحِيمُ لِلْعَادِينَ، ويحتمل وَبُرِّرَتِ الْجَحِيمُ لِمَنْ يَرَى، أن أي يظهر لهم ويلوح فينظرون إليها ويتيقنون بالعذاب. ويحتمل أن يكون قوله: لواحة، لأن النار تأكل جلودهم ولحومهم فتظهر أن منهم العظامهم وعلمه وتلوح، وتلوح، وتلكل خلود الله تعالى خلق العظام وكساها باللحم ثم كسا اللحم بالجلد، فتحرق النار حلده وتأكل لحمه فيظهر عظمه ويلوح] العظام وكساها باللحم ثم تحل جلودا ولحوما أبدا، على هذا مَدارُ أمرهم.

<sup>·</sup> جميع النسخ: ويكسر: والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٦و.

<sup>້</sup> ر ث م: ولا يذره.

ر م: کسر

مميع النسخ: نضج: والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> جميع النسخ: فيحرقها: والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> رم: ولا يبقى له روحا؛ ن: ولا يبقى روحا.

<sup>ٔ</sup> ن: محرقة.

<sup>&#</sup>x27; رنہ: أن.

أحميع النسخ: بالتلويح. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ﴿ كُلُّمَا نَضِحَت جُلُودهُم بَذَلْناهُم جلودًا غيرها ليذوقوا العذاب﴾ (سورة النساء، ٦/٤ ٥).

۱۱ ثُ – أي.

١٢ سورة الشعراء، ٩١/٢٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳</sup> سورة النازعات، ۳٦/۷۹.

١٠ جميع النسخ: فيظهر. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۰ ن - منهم.

۱۲ م – عظامهم.

١٧ الزيادة من المرجع السابق.

#### ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةً عَشَرَ ﴾ [٣٠]

وقوله عز وجل: عليها تسعة عشو. روي عن ابن عباس رضي الله عنه أنهم خزنة جهنم مع كل واحد من الأعوان ما لا يحصى. أ وذكر أن ستة منهم يقودون الكفرة إلى النار، وستة يسوقونهم وستة يضربون وجوههم بمقامع الحديد والنيران، والآخر هو الخازن الأكبر وهو مالك يأمرهم بما أمر هو به. ويحتمل أن يكون في السقر تسعة عشر دَرْكا وقد سُلَط على كل درك ملك. وذلك أن جهنم ذات حد في نفسها لأن الله تعالى وعد أن يملأها من الحنة والناس أجمعين. ولو لم يرجع إلى حد لكان لا يتحقق امتلاؤها بالقدر الذي ذكروا. ويحتمل أن يعذب بنوع من ذلك. والأصل أن الله تعالى حكيم يُعلِم أن في كل فعل من أفعاله منهم أن يعذب بنوع من ذلك. والأصل أن الله تعالى حكيم يُعلِم أن في كل فعل من أفعاله حكمة عجيبة ولكن لا كل حكمة يوصل إليها بالعقل ويُنتهى إلى معرفتها بالتدبير. ألا ترى أن الله تعالى جعل في الماء معنى يحيا به أكل شيء، ولو أراد أحد أن يتكلف استخراج المعنى الذي به صلح أن يكون طبعه أن موافقا لإحياء كل شيء لا يمكنه ذلك، وجعل في الطعام ما يُغذّي وينهي. ولو أراد أحد أن يتعرف المعنى الذي يقع به الاغتذاء والإنماء لم يتدارك. وكذلك جعل في العدد الذين سماهم المعنى الذي يقع به الاغتذاء والإنماء بعقولنا وتدبيرنا.

ا قارن بما ورد في تفسير الطبري، ١٩٩/٢٩.

ن: يعودون.

ر: يعتبرونهم؛ ن: يضربونهم.

ر ن - وجوههم.

<sup>°</sup> قارن بما ورد في تفسير النسفي، ٤/٥٥/.

<sup>&</sup>quot; يقول الله تعالى: ﴿وَعَتَ كَلَمَةُ رَبِكَ لَأَمْلَأَنَّ حَهَمَ مِنَ الْجِنَةِ وَالنَّاسُ أَجْعِينَ ﴾ (سورة هود، ١٩/١١)؛ وانظر أيضا: سورة السجدة، ١٣/٣٢.

ر ن م: قد.

<sup>&</sup>lt;sup>٨</sup> ث: في المائية.

۹ ر – به.

<sup>&#</sup>x27;' ن: أخذ.

ال و ث م: طبيعة؛ ن: طبعة. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٦ظ.

۱۲ أي عدد ملائكة العذاب.

۱۳ ر; ولکنه.

وزعمت الباطنية أن في ذكر الأعداد التي عليها تركيب العالم تعريفَ الأعداد المجعولة في الروحانيات. فيقال لهم: من جعل الأعداد التي عليها تركيب العالم أولى بأن يُتعرَف بها الأعداد الجعولة في الروحانيات عَلَما لاستدراك [٢٨٦٦] المععولة في الجعدانيات عَلَما لاستدراك المجعولة في الجعدانيات الأي معنى جعلت وأية علي المحولة في الرحانيات لأي معنى جعلت وأية حكمة فيها؟ فليست جوابهم بعد هذا إلا العجز والاعتراف بالجهل، فَلْيُقِرُوا بالجهل من الابتداء من غير أن يتكلفوا استخراج ما يوجب عن حقيقة كان فيها ظهور عجزهم. والله أعملم.

والأصل عندنا ما ذكرنا أن أهل التوحيد اعتقدوا أن الله تعالى حكيم وأنه لا يجوز أن يخرج فعله عن حد الحكمة في الشاهد، لأن الذي يحمل الإنسان على الخروج عن حد الحكمة في الشاهد أحد معان مثلاثة: إما الجهل وإما العجز وإما الحاجة. والله تعالى عالم لا يجهل وقوي لا يلحقه عجز عن وفاء ما وعد وغني لا تمسه حاجة. فانتفت عنه الأسباب التي لديها يقع الخروج عن حد الحكمة. فريت أنه لا يجوز أن يخرج فعله عن حد الحكمة. وكذلك أهل الكفرة وأهل الأهواء أقروا أنه حكيم وأنه لا يجوز خروج فعله عن حد الحكمة، لكنهم إذا لم يعرفوا الحكمة بعقولهم ولم يتداركوها بتدبيرهم ظنوا أنه لا حكمة فيه وأنكروا أن يضاف ذلك الله الله تعالى. فأهل الدهر أنكروا البعث وأنكروا الصانع لما رأوا أشياء في الشاهد هي في الظاهر حارجة العبث العبث، العبث المحكمة لا يخرج مخرج العبث فنفوا بهذا أن يكون للأشياء مانع.

ا رم – علیها.

جميع النسخ: الجمعول. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٩٦ظ.

ر: بملحا لاستدراك؛ م: على الاستدراك.

ر ن م: وأي.

المعيع النسخ: فيه.

<sup>ً</sup> رنم - في الشاهد.

ر م: يحل.

مجيع النسخ: معاني. والتصحيح من المرجع السابق.

أ جميع النسخ: لا يمسه. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً &#</sup>x27; ر ن م – وكذلك أهل الكفرة وأهل الأهواء أقروا أنه حكيم وأنه لا يجوز خروج فعله عن حد الحكمة.

۱۱ ن - ذلك.

۱۲ ر: فإنها.

١١ م: التعبث.

١٠ م: التعبث.

<sup>°</sup> رم: الأشياء.

ومن بين [بناءً] 'ثم نقضه ثم أعاده إلى الحالة التي كان عليه قبل النقض لم يكن حكيما بل كان جاهلا سفيها؛ فقاسوا أمر البعث على ذلك وظنوا أنه حارج مخرج العبث، إذ ليس فيه إلا الإعادة إلى الحال التي كان عليها قبل الموت. وما ذكرنا من الاعتبار هو الذي حمل الثنوية على القول بإلهين اثنين، لأنهم 'رأوا في الشاهد حيرا وشرا، وصلاحا وفسادا، وظلمة ونورا. ولا يجوز أن يكون جوهر الظلمة والنور واحدا، ولا يجوز أيضا أن يكون فعل الحكيم يخرج على الاحتلاف والتناقض، فتبينوا بهذا أن حالق الشر والخير مختلف. فبهذا أنكرت المعتزلة خلق أفعال العباد، لأن الفعل يكون مرة حيرا ومرة شرا، ومرة صلاحا ومرة فسادا؛ ولا يجوز أن يكون الشر مضافا إلى الله تعالى ولا أن يكون الفساد منسوبا إليه، فأنكروا أن يكون لله تعالى في أفعال العباد صنع."

وأهل التوحيد سلّموا الأمر إلى الله تعالى وفوضوا العلم إليه في كل ما جاء عنه جل وعزاً وإن لم يتداركوا ما فيه من الحكمة بعقولهم، لوجودهم أشياء هي خارجة عن أن يتداركوها بعقولهم ويقفوا عليها بعلومهم. كما ذكرنا من أمر الماء أنه قد جعل فيه معنى بذلك المعنى يحيي الأشياء، ولو أرادوا أن يعرفوا ذلك المعنى بالعقول والآراء لم يمكنهم ذلك. وكذلك هذا في الطعام وفي الأشياء المشروبة موجود، ثم لم يجب بهذا إنكار المياه وسائر الأطعمة والأشربة. ولذلك لا يجب إنكار العدد الذين سماهم الله تعالى من الملائكة ولا إنكار البعث ولا إنكار كل شيء لا يقفون المحكمة بعقولهم. والنه أعلم.

<sup>ً</sup> الزيادة من *الشرح، ورقة ٢٩٦ظ.* 

ر: مخرج العبث أن؛ م: مخرج التعبث أن.

<sup>&#</sup>x27; ر م: أنهم.

<sup>·</sup> ر ث م: فقد بنوا؛ ن: فقد نفوا. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>·</sup> جميع النسخ: صنعا. والتصحيح من المرجع السابق.

ت ن: جل وعلا. " ن: جل وعلا.

۲ ر ن م – عن.

<sup>ً</sup> ن - لوجودهم أشياء هي خارجة عن أن يتداركوها.

<sup>&</sup>lt;sup>٩</sup> ن – أنه.

١٠ جميع النسخ: ذلك. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۱ ر ن م: ولذلك.

۱۲ ن: ولا إنكارهم.

١٣ رم: لا يفقوا؛ ن: لا نقفوا.

﴿وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلَّا مَلَائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِثْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَيَزْدَادَ الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا وَلَا يَزْتَابَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَلِيَقُولَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْكَافِرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهٰذَا مَثَلًا كَذْلِكَ يُضِلُ اللهُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ وَمَا هِيَ إِلَّا ذِكْرَى لِلْبَشَرِ﴾ [٣١]

وقوله عز وجل: وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة. فلقائل أن يقول في هذا: إذا لم يجعل أصحاب النار إلا ملائكة لم يوجد فيها إنسي ولا جين، فكيف قال: لأَمْلَأُنَّ بَحَهَنَمْ مِنَ الْجِنَةِ وَالنَّاسِ؟ وجوابه أن معنى قوله: وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة، أي ما جعلنا على أصحاب النار إلا ملائكة يعذبون أهلها بها لا أن يكون الملائكة تمسهم النار ويتأذون بها. وفي هذا دلالة على أن من قرأ مكان قوله تعالى: "أُولُوكَ أَصْحَابُ الْحَنَةِ" " [أُولُوكَ] أَصْحَابُ النَّارِ " في صلاته لا تفسد "صلاته، لا نه ليس في تسمية أصحاب الجنة أصحاب النار إيجابُ عذاب عليهم، مكما لم يكن في قوله: وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة، إيجابُ عذاب على الملائكة واستحقاقهم. والله أعلم. وإنما خصهم لذلك والله أعلم لا يعصون الله ويغضِبون الله تعالى، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، " لم يميلوا إلى أحد ولم ير حموا بما رأوا عليه من العذاب في معصية ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، " لم يميلوا إلى أحد ولم ير حموا بما رأوا عليه من العذاب في معصية الله وخلافه، ليسوا على طباع الإنس والجن " أن قلوبهم ربما يميل ويرحم من لا يستحق" الرحمة.

وذكر أهل التأويل أن قوله: وما جعلنا أصحابَ النار إلا ملائكة، رد على أولئك الكفرة الذين قالوا: إنا لنكفِي هؤلاء العِدّةَ -حين سمعوا عليها تِسْعَةَ عَشَرَ-٢٠ فنغلب عليهم ونخرج من النار.

<sup>&#</sup>x27; سورة هود، ۱۱۹/۱۱.

جميع النسخ: وهو لم يجعل أصحاب النار إلا ملائكة. والمضبوط من *الشرح، ورقة* ٢٩٦ظ.

ا انظر مثلا: سورة البقرة، ٨٢/٢.

<sup>ً</sup> انظر مثلا: سورة البقرة، ٣٩/٢.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: لا يفسد. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; رم – صلاته.

ر م: نسبة؛ ن ث: في نسبته. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ر: أليم.

<sup>°</sup> أي ملائكة العذاب.

<sup>&#</sup>x27;' لعل المؤلف رحمه الله يشير إلى قوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الذَينَ آمنُوا قُوا أَنفُسَكُم وأَهْلِيكُم نَارًا وقُودُهَا النَاسُ والحمجارة عليها ملائكة غِلاظٌ شِدادٌ لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون﴾ (سورة التحريم، ٦/٦٦).

١١ ن ث: على طباع الجن والإنس.

۱۲ م: من يستحق.

الآية السابقة.

فأخبر أنهم ليسوا برحال أمثالِكم إنما هم ملائكة؛ ووضف الملائكة قد روي في الأخبار من هُول خِلقتهم وعظمتهم وشدة بأسهم وبطشهم وأن لهب النيران يخرج من أفواههم وأن بِثيتهم لا تحتمل الحرق والآلام ليس على ما عليه بنية البشر. والله أعلم.

وقوله عز وجل: وما جعلنا عدتهم إلا فتنة للذين كفروا، الفتنة قد يتكلم بها على وجهين؛ فيذكر الفتنة ويراد بها المحنة التي فيها الشدة، ويذكر ويراد بها العذاب. فإن كان يراد بها العذاب فمعناه أنه جعل العدد الذين / ذكرهم فتنة عليهم أي عذابا عليهم، إذ هم قد سُلِطوا على تعذيب الكفرة، وهو كقوله: يَوْمَ هُمْ عَلَى النّارِ يُفْتَنُونَ، أي يعذبون. وإن كان يراد بها المحنة فيخرج على وجوه. أحدها أي ما جعلنا ذكر عددهم إلا لافتنان الذين كفروا، أي مَن عَلِم الله تعالى منهم أنه يكفر بآيات الله تعالى جعل ذلك سببا لفتنته، إذ اكان في علم الله تعالى أنه ممن يبتغي الفتنة. فأما من علم أنه ينظر في آيات الله مسترشدا فلم يزده الشياد فلم يزده الله تعالى أنه محل عدتهم تسعة عشرَ شدةً على الكفرة، إذ اكان سبب كفرهم، فلذلك سمى المحنة على هذا الوجه فتنة. الله فلذلك سمى المحنة على هذا الوجه فتنة. الله فلذلك سمى المحنة على هذا الوجه فتنة. المناه المحنول في معنا على المحنوة على الكفرة، إذ الله على هذا الوجه فتنة. المناه المحنول في معلى هذا الوجه فتنة. المناه المحنول في معلى هذا الوجه فتنة. المناه المحنول في معلى هذا الوجه فتنة. المناه المحنول في الكفرة المناه المحنول المحنول في معلى هذا الوجه فتنة. المناه المحنول في معلى هذا الوجه فتنة. المناه المحنول في الكفرة المناه المحنول في الكفرة المحنول في المحنول في معلى هذا الوجه فتنة. المحنول في ا

وقوله عز وجل: فتنة للذين كفروا، بمعنى على الذين كفروا. ثم حاز أن يكون ذلك على حدوث الكفر وهو في قوم قد آمنوا به، فلما سمعوا هذا زعموا أن لا حكمة في هذا العدد

جميع النسخ: وقد روي. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٩٧و.

<sup>ً</sup> ر ث م: وعظمهم.

ر: وأن بنتيهم.

<sup>·</sup> جميع النسخ: لا يحتمل. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ر ن – ويراد بها المحنة التي فيها الشدة ويذكر ويراد بها العذاب فإن كان يراد بها العذاب.

ن + فتنة عليهم أي عذابا عليهم إذ هم قد سلطوا على تعذيب.

<sup>&#</sup>x27; رم: للكفرة.

<sup>^</sup> رن+وهو.

٩ سورة الذاريات، ١٣/٥١.

ا ر ن م: إذا.

١١ ن ٿ م. بمن ينبغي.

۱۲ ن: وأماً.

۱۲ ن: فلم يرده.

اً وم: إذًا.

۱۰ ن: فتنته.

وليس هذا العدد أبأولى أن يُجعَلوا أصحاب النار من العشرين أو من ثمانية عشرَ فكفروا به. وهو كقول موسى عليه السلام: إنْ هِيَ إِلَّا فِتْنَتُكَ تُضِلُّ بِهَا مَنْ تَشَاءُ، وذلك على حدوث إضلال لم يكن من السامري موجودًا لا أن الإضلال متقدما بغيرها. وجائز أن يكون فتنتهم هي أنهم ازدادوا بذكر هذا العدد كفرا إلى كفرهم، لأنهم نظروا إليه بعين الاستخفاف والاستهزاء و لم ينظروا إليه بعين التبحيل والتعظيم، فازدادوا بذلك كفرا. والله أعلم. "

وقوله عز وجل: ليستيقن الذين أوتوا الكتاب ويزداد الذين آمنوا إيمانا، فالاستيقان الزيادة واحد، لأن في الاستيقان زيادة إيمان وفي الزيادة استيقان، فمعناه ليستيقن الذين أوتوا الكتاب الذين آمنوا. ووجه استيقانهم أنهم يجدون هذا العدد موافقا للعدد الذي في كتابهم ويحملهم ذلك على الاستيقان أنه من عند الله تعالى. ويحتمل أن يراد البه أهل الكتاب الذين لم يؤمنوا إذا وحدوا ذلك موافقا لما في كتبهم، فيستيقنوا أنه إنما يحبر عن الله عز وجل؛ وليرتفع عنهم الارتياب ليكون أدعى لهم إلى الإيمان به إن أراد منهم الإيمان وأقرب إلى إلزام الحجة عليهم إن لم يرد المنهم الإيمان. والنه أعلم.

وقوله عز وحل: ويزداد الذين آمنوا إيمانا، وتصديقا على ما سبق منهم من التصديق بالحملة. وكذلك روى عن أبي حنيفة رحمه الله في قوله: فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَرَادَتْهُمْ إِيمَانًا. "أ وفي كل موضع ذكر فيه الزيادة في الإيمان أن معنى الزيادة فيه أنهم زادوا بالتفسير تصديقا على تصديقهم بالجملة، لأنهم إذا وحدوا الله تعالى وآمنوا به فقد أقروا بأن له الخلق'' والأمر كلَّه،

رم - وليس هذا العدد.

م: أو ل.

<sup>·</sup> جميع النسخ: في العشرين. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٩٧و.

مجيع النسخ: من الثمانية. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ُ ﴿...</sup> وتهدي من تشاء﴾ (سورة الأعراف، ١٥٥/٧).

حميع النسخ: موجود. والتصحيح من المرجع السابق.

للمجيع النسخ: هو.

ر – بذلك.

<sup>°</sup> رم – والله أعلم.

<sup>·</sup> جميع النسخ: والاستيقان. والتصحيح من المرجع السابق. ١١

<sup>&#</sup>x27; رم: أن يريد.

١٢ ن: إن لم يرو.

١٣ سورة التوبة، ١٢٤/٩.

<sup>ٔ</sup> ر: وإذا وحدوا لله تعالى وآمنا به فقد أقروا بأن الخلق.

وفي الإقرار بأن له الخلق إيمانً بالرسل وتصديق منه إياهم بجميع ما أنزل عليهم من الكتب عن الأكتب عن الله تعالى، فصار بإيمانه معتقدا للتصديق بكل رسول على الإشارة أليه. فإذا آمن بالرسول والكتاب المنزل إليه فقد أتى بزيادة تصديق على ما وُجداً منه من التصديق بالجملة.

وجائز أن يكون الزيادة منصرفة إلى الثبات والاستقامة، لأن الإيمان له حكم التحدد في كل وقت، إذ المؤمن في كل وقت مأمور باجتناب الكفر وإذا اجتنب الكفر فقد أتى بضده وهو الإيمان. فثبت أن الإيمان له حكم التحدد في كل وقت، وإذا كان كذلك استقام صرف الزيادة إلى الثبات والقرار عليه. فإن شئت فسم المناء الزيادة إلى الثبات والقرار عليه. فإن شئت فسم المعلق جواز هذا كله؛ قال الله تعالى: يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا وإن شئت فسمة إيمانا، وفي الكتاب ما يُطلِق جواز هذا كله؛ قال الله تعالى: يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ، فندبهم إلى الإيمان بعد ما آمنوا، وما ذلك إلا الثبات على ما هم عليه؛ وقال بالله وَرَسُولِه، فندبهم إلى الإيمان بعد ما آمنوا، وما ذلك إلا الثبات على ما هم عليه؛ ليمانا؛ وقال في آية أحرى: ليمترت الله الذينَ آمَنُوا، في في المُحتاق الدُنْيَا، وهو الإيمان؛ وقال في آية أحرى: إيمتانا، وقال الله تعالى: رَادَتُهُمْ إيمانا، وإن كانت الزيادة ألى الأعمال فهو عندنا على الزيادة واسم الثبات واسم الإيمان. وإن كانت الزيادة أن استحق الزيادة بغيره فاستحقاقه يقع من جهة الفضيلة والكمال لا إلى الزيادة في عينه؛ لأن الشيء إذا استحق الزيادة بغيره فاستحقاقه يقع من جهة الفضيلة والكمال، لا إلى الزيادة في عينه؛ لأن الشيء إذا استحق الزيادة بغيره فاستحقاقه يقع من جهة الفضيلة والكمال،

م: إيمانه.

أر: على الإسادة.

<sup>ً</sup> ن: وحدت.

ث: أن تكون.

<sup>ٔ</sup> ن: التجدد وكل وقت.

<sup>ً</sup> ر م – إذ المؤمن في كل وقت.

ر م: بأمور.

ارم: فقد أتى بضده وهو الإيمان له حكم التحدد.

٩ سورة النساء، ١٣٦/٤.

۱۰ سورة إبراهيم، ۲۷/۱٤.

١١ سورة النحل، ١٠٢/١٦.

١١ سورة الأنفال، ٢/٨.

١٣ سورة الفتح، ٤/٤٨.

<sup>ً&#</sup>x27; ر ث م - وقال تعالى زادتهم إيمانا وقال ليزدادوا إيمانا مع إيمانهم وأطلق فيهم.

١٥ ن: والاسم.

١٦ م - الزيادة.

ألا ترى إلى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام». ' ومعلوم أنه لم يرد به التفاضل من جهة العدد إذ هو يأتي بأعين الأفعال التي يلزمه إتيانها في غير ذلك، فكانت الزيادة منصرفة إلى الكمال والفضل لا إلى الزيادة من جهة العدد. وكذلك قال: «صلاة في جماعة تفضل على صلاة المرء وحده بخمس وعشرين درجة»، لولم يرد به الزيادة من جهة العدد وإنما أريد به الزيادة من جهة الفضل والكمال. وكذلك الزيادة التي تقع للإيمان من الأعمال الصالحة إنما هي من جهة الفضيلة والشرف، إذ الأعمال ليست من حنس الإيمان إذ الإيمان هو التصديق، وذلك عير موجود في الأفعال. ثبت أن زيادته من الوجه الذي ذكرنا دون غيره.

وقوله عز وجل: ولا يرتابَ الذين أوتوا الكتاب والمؤمنون وليقول الذين في قلوبهم موض والكافرون ماذا أراد الله بهذا مثلا. في هذا الفصل ٌ كلام ٌ / بيننا وبين المعتزلة. [١٨٦٧] فهم يزعمون أن ذلك العِدّة وهي عدة الملائكة جعلت محنة لأهل الإسلام وأهل الكتاب وأهل الكفر وللذين في قلوبهم مرض ليؤمنوا بها ويستسلموا لها، ٌ لا ليكفر بها من كفر ويقول: ماذا أراد الله بهذا مثلا. ولكن لما وُجد منهم ذلك القول نسب الجعل' الله لا أن مُحلقوا لذلك الوجه، وهو كقوله تعالى: فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا، `` نسب إليهما الالتقاط وإن كان الالتقاط لغير ذلك الوجه، وكذلك قال: وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنْفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِنْمًا، ١٢ ومعلوم أن الإملاء لم يكن لازدياد الإثم ولكنهم لما ازدادوا إثما نسب الإملاء إليه وإن لم يكن الإملاء لذلك الوجه.

صحيح البخاري، التهجد ١؛ وصحيح مسلم، الحج ٩٤؛ وسنن الترمذي، الصلاة ١٢٦.

صحيح البخاري، الأذان ٣٠؛ وصحيح مسلم، المساجد ٤٢؛ وسنن الترمذي، الصلاة ٤٧.

جميع النسخ: يقع. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٧ظ.

ر: إن الأعمال.

ر: إن الأعمال هو التصديق وفي ذلك.

رم: الفضل.

ن – كلام.

ن ث م: بها.

م: الحمل.

سورة القصص، ۸/۲۸.

۱۱ سورة آل عمران، ۱۷۸/۳.

وكذلك يقال في الكلام السائر:

[له ملَكُ ينادي كلِّ يوم] للِدُوا للموت وَاثِنُوا للخراب'

ولا أحدً يبني البناء للخراب، ولكن مصيره لما كان إلى الخراب نسب البناء إليه وإن لم يكن البناء للخراب، ولكن السارق ليُقطع يده، ومعلوم بأنه ليس يسرق للقطع ولكن بسرقته إذا لزمه القطع ولأجلها ما قُطع نسب الفعل إليه وإن كانت السرقة لغير ذلك الوجه. فكذلك العِدّة التي ذكرناها هنالك، لكنه من الكفرة ما ذكرنا نُسب الخلق إلى ذلك الوجه لا أن كان الجعل لذلك.

ولكنا نقول: لو كان الأمر على ما زعموا أدى ذلك إلى إسقاط الربوبية، إذ في الحكمة من عمل عملا يريد غير الذي يكون أوجب ذلك جهلا بالعواقب أو مجعل عابثا في فعله، ومن هذا وصفه لم يصلح أن يكون إلها بل يكون جاهلا سفيها؛ ألا ترى أن من بني لشيء لا يعلم أنه لا يكون [له] كان ذلك منه عبثا، وإذا كان غير الذي يريده كان جاهلا به. فإذا ثبت هذا فنقول: لو أراد الله من الكافر غير الذي كان منه لكان فعله حارجا مخرج الخطإ أو العبث. "فثبت أن الله عز وجل شاء لكل فريق ما علم أن يكون منهم، فإذا علم من عنده أنه يؤثر الضلال على الهدى فقد شاء له الضلال، وإذا علم أنه يؤثر فعل الخير شاء له ذلك ووفقه "له وهداه إليه.

<sup>«</sup>له ملك ينادي كل يوم / لدوا للموت وابنوا للخراب». روي هذا الكلام حديثا مرفوعا وموقوفا من طرق ضعيفة. انظر: كشف الخفاء للعجلوني، ١٤٠/٢ - ١٤١. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَلَكُ بباب من أبواب السماء يقول: من يُقرض اليوم يَجدُ غدا، وملك بباب آخر يقول: اللهم أَعْط مُنفقا حَلَفا، وأعط ممسكا تلفا، وملك بباب آخر يقول: بباب آخر يقول: يا أيها الناس هَلُمُوا إلى ربكم، فإن ما قل وكفى خير مما كثر وألهى، وملك بباب آخر يقول: يا بني آدم لدوا للتراب، وابنوا للخراب». وعن النبي صلى الله عليه وسلم: «ما من صباح يُصبحه العباد إلا وصارحُ يُصرح: يا أيها الناس لدوا للتراب، واجمعوا للفناء، وابنوا للخراب» (شعب الإيمان للبيهقي، ٢٣٢/١٣ -٢٣٣). و ث و أحد.

ن: بني.

ن: بني.

رم: ڈکرنا.

رم – لکنه.

۱ ر ث م: بشيء.

<sup>&</sup>quot; ث: لا يعلم؛ م - يعلم.

ث: وإن كان.

ر م: و العبث.

۱۱ ر: وفقه.

والحواب عن قوله عز وجل: قَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَرَثًا، فمعناه ليكون لهم في علم الله عدوا وحزنا لا أن كان الالتقاط منه لذلك الوجه، بل لو علموا أنه يصير لهم عدوا وحزنا لم يلتقطوه ولكنهم جهلوا ما ينتهي إليه العاقبة فالتقطوه رجاء أن ينتفعوا به. ولا يجوز أن يخفى على الله تعالى عواقب الأشياء فيكونَ فعله في الابتداء لغير ذلك الوجه.

وقولهم: «لِدُوا للموت وابنُوا للخراب»، فهذا يُتكلم به في موضع التذكير والدعاء، لئلا يحرص المرء في بناء الأبنية بل يَرَهد عنه ' ولا يجوز ' أن يخفى على الله أمر فيخرج الأمر فيه ' مخرج التذكير، فثبت أنه على التحقيق. والنّه أعلم.

ثم قوله عز وحل: وليقول الذين في قلوبهم مرض والكافرون ماذا أراد الله بهذا مثلا، والمثل يذكر بمعنى البيان، كقول القائل: أُمَثِل لك صورةَ كذا، يريد أُبَيِّن لك.

وقوله عز وحل: كذلك يضل الله من يشاء ويهدي من يشاء، فهذا كله تفسير قوله تعالى: وما جعلنا عِدَّتَهم إلا فتنةً، الآية، أي يُضل به من كان في علمه أنه يختار الضلال، واختياره الضلال هو أن ينظر في آيات الله تعالى بعين الاستهزاء والاستخفاف، ومن كان نظره في آيات الله من أضله الله تعالى وزاده غَوَايةً. ومن نظر في آيات الله بعين الاستهداء والاسترشاد واستقبلها بالتبحيل والتعظيم ملما وفقه الله تعالى ومن عليه بالهداية، وهو كقوله تعالى: قُلْ هُوَ لِللَّذِينَ آمَنُوا هُدّى وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِئُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمّى، وغير ذلك. والنه الموفق.

وقالت ' المعتزلة: قوله: كذلك يضل الله من يشاء، أي يسميه ضالا أو يحكم عليه بالضلال إذا ضل لا أن يكون الله تعالى يضله ' ويشاء ضلالته. فيقال لهم: إذا كان الله يريد

سورة القصص، ۸/۲۸.

ن – عنه.

<sup>ٔ</sup> رم: ویجوز.

أرم: أمر فيه.

<sup>°</sup> ن - كله.

ث: آته.

<sup>`</sup> ن: في آياته.

<sup>ً</sup> ر: والعظيم.

<sup>ً</sup> سورة فصلت، ٤٤/٤١.

۱ ر ث: وقال.

<sup>`</sup> ث م: يضل.

أن يؤمن به -وذلك إرادته في كل أحد عندكم- فتسميته إياه ضالا وحكمه بالضلال وهو يريد أن يهتدي جور منه، وفيه تحقيق كذبه. جلّ الله تعالى عن أن يَلحق وصف الجور في فعله أو يُنسب إلى الكّذب.

وقال أبو بكر الأصم: تأويله أن الله نصب' طريقا من سلكه أفضى به إلى الهداية ومن زاغ عنه صار إلى الضلال، ولا يتهيأ لأحد من الخلائق أن يَنصِب مثله.

فنقول: ألو كان التأويل على ما زعم لكان حقه أن يقال: كذلك يضل الله ما يشاء ويهدي ما يشاء، فلما قال: **من يشاء، و"من" يع**يّر به عن الأشخاص العقلاء لا عن الطرق التي لا تعقل ثبت أن الذي قاله ليس بشيء يعتمد عليه.

ثم الأصل أن قوله: يضل من يشاء ويهدي من يشاء، من صفات الربوبية وفيه امتداح الرب تعالى بالفعل لما يريد، فلو لم يكن مريدا منهم ما قد كان و لم يرد كون ما علم أنه يكون الربوبية. فثبت أن الله تعالى / شاء لكل فريق ما علم أن يكون منهم.

وقوله عز وجل: وما يعلم جنود ربك إلا هو، فالجند مو اسم للجماعة التي يُنتقَم بها وينتصر بها. وحائز أن يكون قوله تعالى: وما يعلم جنود ربك، منصرفا إلى الملائكة التي هم أصحاب النار ليس ما جعله من حزنة النار عددا فليلا لقلة احنودها. وما يعلم جنود ربك إلا هو، أي مقادير قوامهم وأحوالهم إلا الله، فمعناه لا يعلم جنود ربك، أي لا يعلم قوة هؤلاء الجنود وبطشهم وهيبتهم، إلا هو. ثم يجوز أن يكونوا سُلَطوا على تعذيب أهل النار

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: ينصب. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٢٩٨و.

ن: فيقول.

<sup>&</sup>lt;sup>ت</sup> ن – التأويل.

<sup>\*</sup> رم-لا.

<sup>°</sup> جميع النسخ: عن الطريق. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: لا يعقل. والتصحيح من المرجع السابق.

ن ث م: وفي.

<sup>^</sup> رم: فالجنود. .

<sup>&#</sup>x27; ن – بها.

٠٠ ث: عدوا.

<sup>ٔ &#</sup>x27;' ر ث م: لعله.

۱۱ جميع النسخ: جنوده.

على جهة الامتحان للملائكة كما امتحن بعضهم بإيصال التحف والكرامات إلى أهل الجنة، وكما امتُحن بعضهم في الدنيا لقبض الأرواح وبعضهم باستنزال الأمطار وغير ذلك. وحائز أن يكون تسليطهم على أهل النار على جهة الثواب والحزاء لهم، لأنهم يتلذذون بما يعذّبون أهل النار وينتقمون من أعداء الله، لأن المرء في الشاهد إذا وصل إلى الانتقام من عدوه تلذذ به وتنعم. ويحتمل أن يكون قوله عز وجل: وما يعلم جنود ربك، أي وما يعلم كثرة جنود ربك، إلا هو. ويحتمل وما يعلم، السبب الذي به يجعل الحنود ويُصلَحون للانتقام إلا هو، إذ هو القادر على أن يجعل أضعف شيء من خلقه جندا ويُصلَحون للانتقام إلا هو، إذ هو القادر على أن يجعل أضعف شيء من خلقه جندا ينتقم به من أعدائه؛ كما في قصة البعوض في زمن نُمْرُوذَ وغير ذلك من إرسال الطير إلى أصحاب الفيل وإمطار الحجارة على قوم لوط ونحو ذلك. ويحتمل أن يكون قوله عز وجل: وما يعلم جنود وبك، أي لا يعلم ما الذي يتخذ الله تعالى جندا للانتقام من الأعداء إلا هو، ألا ترى أن الله عز وجل انتقم من بعض الأعداء بالغرق وهم قوم فرعون وقوم نوح،

ر: التخف.

<sup>&#</sup>x27; رم: وتلذذ.

ر ث م: يجعل به

ن: ويصلحوا.

ث – على.

عن زيد بن أسلم، أن أول حبار كان في الأرض نمروذ، قال: وكان الناس يُخرجون يَمتارون ر ث م: نمرود. من عنده الطعام، قال: فخرج إبراهيم عليه السلام يمتاره مع من يمتار، فإذا مر به ناس قال: من ربكم؟ قالوا: أنت. حتى مر به إبراهيم قال: من ربك؟ قال: الذي يحيى ويميت. قال: أنا أحيى وأميت. قال إبراهيم: فإن الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب، فبهت الذي كفر [انظر: سورة البقرة ٢٥٨/٢]. قال: فرد بغير طعام، قال: فرجع إبراهيم إلى أهله فمر على كثيب من رمل أَعْفَرَ فقال: ألا آخُذُ مِن هذا فآتي به أهلي فتَطيب أنفسهم حين أدخل عليهم. قال: فأخذ منه فأتي أهله فوضع متاعه، ثم نام، قال: فقامت امرأته إلى متاعه ففتحته فإذا هو بأجودٍ طعام رآه أحد، فصنعت له منه فقرّبته إليه، وكان عهده بأهله أنه ليس عندهم طعام فقال: من أين هذا؟ فقالت: من الطعام الذي حثت به. فعرف أن الله رزقه فحمد الله. ثم بعث الله إلى الجبار ملكًا أن آمِنْ بي وأتركك علمي ملكك، قال: فهل رَبُّ غيري؟ قال: فجاءه الثانية فقال له ذلك: فأبي عليه، ثم أتاه الثالثة فأبي عليه فقال له الملك: فاجمع جموعك إلى ثلاثة أيام. قال: فجمع الجبار جموعه قال: فأمر الله المَلَك ففنح عليه بابًا من البعوض قال: فطلعت الشمس فلم يروها من كثرتها. قال: فبعثها الله عليهم فأكلت لحومهم وضربت دماءهم. فلم يَبْقَ إلا العظام، والمَلِك كما هو لم يصبه من ذلك شيء. فبعث الله عليه بعوضة فدخلت في منحره، فمكث أربعَمِاثَةِ سَتَةٍ يضرب رأسه [بالمطارق] وأرحم الناس به من جمع يديه ثم ضرب بها رأسه، وكان حبارًا أربعمائة سنة فعذبه الله أربعمائة سنة كملكه، ثم أماته الله وهو الذي كان بني صَرْحًا إلى السماء، فأتى الله بنيانه من القواعد، وهو الذي قال الله: ﴿ فَأَتِي الله بنيانهم من القواعد ﴾ (تفسير عبد الرزاق، ٣٦٦/١؛ والدر المنثور للسيوطي، ٢٤/٢).

وأهلك بعضا منهم بالرياح واتخذها جنودا عليهم، وأهلك بعضهم منهم بالحسف، فيكون في هذا إيجاب المراقبة من حلول النقمة والسَّخطة. وقوله عز وجل: وما هي إلا ذكرى للبشر، في هذا إيجاب أن يكون منصرفا إلى السقر إنها ذكرى للبشر، أي موعظة وتذكير لهم ما إليه مرجع أمورهم. وجائز أن يكون منصرفا إلى عِدَّة الملائكة.

# ﴿كَلَّا وَالْقَمَرِ﴾ [٣٢] ﴿وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْبَرَ﴾ [٣٣] ﴿وَالصُّبْحِ إِذَا أَمْنَفَرَ﴾ [٣٤]

وقوله عز وجل: كلا، قيل: حقا، وقيل: هو على الردع والتنبيه. وقوله عز وجل: والقمر والليل إذ أدبر والصبح إذا أسفر، فهذا في موضع القسم، وقد ذكرنا أن القسم لتأكيد ما قُصد أليه بالذكر. وإدبار الليل بمحيء النهار. فحائز أن يكون ذكرُ آخر الليل يقتضي ذكر أوله وذكرُ أول النهار يقتضي ذكر النهار كله، فيكون القسم بها قسما بالليل كله وبالنهار كله. ثم الليل إذا أقبل عمل في ستر الأشياء كلها بساعة لطيفة، وكذلك النهار إذا أقبل عمل في دفع الظلمة عن الخلائق جملة بساعة لطيفة ما لو احتهد المرء في جميع عمره وإن طال على على تلك الأشياء ليحيط علما بجملتها لم يتمكن منه. وإذا كان لليل من السلطان ما ذكرنا ولإقبال النهار من الأمر ما ذكرنا كان الذي ذكرنا أمرا مشاهدا معاينا. ولو أريد معرفة ما فيهما النهار من الحكمة أنه لأي معني ما صلح أن يكون الليل ساترا المناتذ أنه لا يجب إنكار كل ما لا يوصل أن يكون النهار مزيلا للستر لم يُقْذَر عليه. فيكون فيه إبانة أنه لا يجب إنكار كل ما لا يوصل أن يكون النهار مزيلا للستر لم يُقدَر عليه. فيكون فيه إبانة أنه لا يجب إنكار كل ما لا يوصل أن يكون النهار درك الحكمة فيه بالعقول والآراء، فيكون فيه إبانة أنه لا يجب إنكار كل ما لا يوصل أن يكون البه درك الحكمة فيه بالعقول والآراء، فيكون فيه إبانة أنه لا يجب إنكار كل ما لا يوسل أن يكون النه المنات التصديق بالأنباء التي يأتي بها الرسل

م – منهم.

<sup>.</sup> ر ت م: وجائز.

<sup>ٔ</sup> رنم: وتذکیرا.

ن – قصد.

ر م: أول.

ر م – وذكر أول النهار يقتضي ذكر.

مجيع النسخ: النهار. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٩٨ظ.

<sup>&#</sup>x27;م: علمت.

<sup>&</sup>quot; ن - وكذلك النهار إذا أقبل عمل في دفع الظلمة عن الخلائق جملة بساعة لطيفة.

<sup>ً</sup> ر ث: وكان؛ ن: وهذا.

۱۱ رم: ما فيها.

۱۲ ر ن ث: سائرا.

وإن كان فيها ما لا يوقف عن الحكمة المجعولة فيها بالآراء. وفيه أن منشئ الليل والنهار واحد وأن الخلائق بحملتهم تحت سلطانه وتدبيره يحكم فيهم ما يشاء ويفعل ما يريد. وحائز أن يكون القسم منصرفا إلى الوقتين اللذين وقع عليهما الذكر وهما إدبار الليل وإسفار الصبح، فيكون فيهما ما في الأول.

وقوله عز وحل: أَسْفَرَ، أي أضاء وانتشر. وقوله: إذ أدبر، أي ذهب. وحكي عن الكيساني أنه قال: إن "كبَر" لغة قرشية، يقولون: ذهب كالأمس الدابر أي الذاهب ويقولون: "دبر" في الأيام والشهور والسنين ولا يقولون في غير ذلك، لا يقولون: دبر الرحل ودبر الأمر، ولكن يقال أدبر. وفي حرف ابن مسعود "إذا أدبر"، وفي [بعض] الحروف: إذ أدبر، والمعروف إذا كبَرَ كما قلنا. أ

#### ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ﴾ [٣٥]

وقوله عز وحل: إنها لإحدى الكبر، قيل: يعني السقرَ. ثم عذاب أهل النار ألوان وفي جهنم دركات، والسقر إحدى دركاتها إذ هي لون من ألوان العذاب، فصارت هي من إحدى الكُبر.

۱ ن: ويحكم.

ر ن م: فيها.

<sup>·</sup> ن ث: أي أضار.

أ هو أبو بكر عبد الرحمن بن كيسان الأصم (ت نحو ٢٥٥ه/ ١٨م)؛ فقيه معتزلي مفسر. وله «تفسير»، و«مقالات» في الأصول، و«مناظرات» مع العلاف. وله أيضا أنباء في الرفض والتحسيم. انظر: (لسان الميزان لابن حجر العسقلاني، ٣/٩١٥).

<sup>ً</sup> ن ت: الذاهب.

أ جميع النسخ: فيقولون. والترجيع من الشرس، ورقة ٢٩٨ظ.

م - يقال أدبر.

<sup>^</sup> الزيادة من المرجع السابق.

وَدَبَرَ الرَّحُلُ وَلَى وَشَيِّخَ، ومنه قوله تعالى: "والليل إِذَا دَبَرَ" أَي تبع النهارَ قَبْلَه. وقرأ ابن عباس وبحاهد ﴿والليل إِذَا دَبَرَ". وقال الفراء: هما لغنان دَبَرَ النهار وأَدْبَرَ ودَبَرَ الصَّيْفُ وأَدْبَرَ. وقال الفراء: هما لغنان دَبَرَ النهار وأَدْبَرَ ودَبَرَ الصَّيْفُ وأَدْبَرَ. وكذلك قَبَلُ وأَقْبَلَ، فإذا قالوا: أَقبل الراكب أَو أَدبر لم يقولوا إلا بالأليف. قال: وإنهما عندي في المعنى لواحدُ لا أَبعدُ أَين يأتي في الرحال ما أَتى في الأزمنة. وقيل: معنى قوله والليل إذا دَبَرَ حاء بعد النهار كما تقول: تحلق. يقال: دَبَرَنِي فلان وخَلَقَنِي أَي جاء بعدي. ومن قرأ "والليل إذا أَدْبَرَ" فمعناه ولَى ليذهب ودَابِرُ الغَيْشِ آخره (لسان العرب، «دبر»).

#### ﴿نَذِيرًا لِلْبَشَرِ﴾[٣٦]

وقوله عز وجل: نذيوا للبشر، فمنهم من صرف النِّذارة إلى السقر ومنهم من صرفها إلى الرسول صلى الله عليه وسلم، وهو كقوله تعالى: وَهٰذَا كِتَابٌ مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيُنذِرَ اللهُ الرّبينَ ظَلَمُوا، فمنهم من قرأ: لتنذر، بالتاء وصرف النذارة إلى النبي، فمنهم من قرأ بالياء وصرفها إلى القرآن.

ثم الأصل أن ما خرج مخرج الأفعال مضافا إلى الأشياء التي ليست لها أفعال فهو "
يقتضي أمرين. أحدهما ذكرُ الأحوال التي تقع لديها مما لو لم تكن تلك الأشياء لم تحدث أ
تلك الأحوال من غير أن تكون العلال لها، فنسبت إليها إذا صارت سببا لحدوث الله الأحوال، وهو كقوله عز وجل: /وَغَرَتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنيّا، وحياة الدنيا لا تَغُر أحدا ولكنهم اغتروا بزينتها، فنسب إليها الغرور لما كانت سببا لتغريرهم. والثاني أنها أنشئت على هيئة لو كان من أهل التغرير لكان تَغُر فنسب إليه الغرور لذلك. وقال في قصة إبراهيم صلوات الله على نبينا وعليه: رَبِّ إِنَّهُنَّ أَصْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ، والأصنام ليست ممن ينسب إليها الإضلال لأنه لا فعل لها، ولكن عُبَّادُها لما ضَلّوا بها نسب الإضلال إليها؛ وهي أيضا على صورة لو كانت لها أفعال لكان يقع منها الإضلال فنسب إليها الإضلال للوجهين اللذين ذكرناهما. "ا

<sup>ً</sup> سورة الأحقاف، ١٢/٤٦.

<sup>ً</sup> ر ث م – فمنهم من قرأ لتنذر بالتاء وصرف النذارة إلى النبي.

<sup>&#</sup>x27; ن: اللاي.

أ جميع النسخ: لهن. والترجيح من الشرح، ورقة ٢٩٨ظ.

ر ث م – فهو.

تجميع النسخ: يقع. والترجيح من المرجع السابق.

أحميع النسخ: لم يكن ذلك. والترحيح من المرجع السابق.

ميع النسخ: لم يحدث. والترجيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ن – يقتضى أمرين أحدهما ذكر الأحوال التي تقع لديها مما لو لم تكن تلك الأشياء لم تحدث تلك الأحوال.

١٠ جميع النسخ: أن يكون. والترجيح من المرجع السابق.

۱۱ رم: علته.

۱۲ ر ث م: إذا.

۱۲ ر *ث م: شیئا.* 

<sup>15</sup> سورة الأنعام، ٢٠٠٦؛ وسورة الأعراف، ١/٧٥.

۱٬ سورة إبراهيم، ٣٦/١٤.

۱<sup>۱</sup> ر م: ذکرناها.

فكذلك النذارة أضيفت إلى النار هاهنا لأنه عند ذكرها يقع النذارة، فأضيفت إليها لذلك؟ أو حلقت على هيئة لو كانت من أهل النذارة لكانت نذيرة. أوالله أعلم.

### ﴿لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأْخُرَ ﴾ [٣٧]

وقوله عز وحل: لمن شاء منكم أن يتقدم أو يتأخر، قيل: هو على التهديد، كقوله: فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُر، وذلك إنما يكون على أثر المبالغة في العظات وتذكير عواقب الأمور، وقد بالغ ذلك في هذه السورة وبين عواقب أمور العباد. ثم قوله عز وجل: أن يتقدم إلى طاعة الله أو يتأخر عنه إلى معصية الله تعالى. والأصل أن يتقدم أو يتأخر، قيل: أن يتقدم إلى طاعة الله أو يتأخر عنه الشر والمضار. ومن أحب أن المرء جُبل على حب المنافع لنفسه والخيرات وعلى بغض الشر والمضار. ومن أحب شيئا طلبه ومن أبغض الشيئا اجتنبه وهرب منه، وإذا طلب تقدم إليه وإذا هرب من شيء تأخر عنه. فكنى عن الطلب بالتقدم وعن الهرب بالتأخر. فقيل في تأويل قوله عز وجل: يتقدم، أي إلى طاعة الله، الأن طاعته الأعراض عن طاعته إيقاع النفس في المهالك المحاسن. أو يتأخر المنافع في الآخرة وتحلب الهرب وأنواع الشرور. "ا

المجيع النسخ: إلى النذر. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٨ظ.

جميع النسخ: كذلك. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ื</sup> رم: وحلقهن؛ ن ث: أو خلقن. والتصحيح من المرجع السابق.

ن - نذيرة.

ا سورة الكهف، ۲۹/۱۸.

ن: في الغطات؛ م: في العطات.

<sup>&#</sup>x27; رم – عنه.

<sup>°</sup> ر. الحيرات.

ر: وعلى بعض.

۱۰ ر: ومن البعض.

ا رم: أي طاعة الله.

<sup>&#</sup>x27;' ر ث م - لأن طاعته.

۱ ر ث م: يجدي.

ر ت م: ويجلب.

<sup>&#</sup>x27; ن: إذ يتأخر. ' ر م: إلى طاعته.

۱۷ رم: الشر.

وجائز أن يكون قوله: لمن شاء منكم أن يتقدم أو يتأخر، معناه يتقدم ويتأخر بتخليق الله تعالى فعل التقدم والتأخر منه، فيكون فعلا له وكسبا لوجوده في حيز قدرته وخلقا لله تعالى، فيكون مثل قولنا: لا حجة علينا في إضافة التقدم والتأخر إلينا. والله الموفق.

#### ﴿كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً ﴾ [٣٨]

[وقوله تعالى: كل نفس بما كسبت رهينة، تأويله -والله أعلم- كل نفس في الآخرة رهينة بما كسبت في الدنيا، ورهينة أي غَلِقَةً. وفي هذا دليل على أن الرهن يُحبَس عند المرتهن على الدوام وينغلق ولا يكون لصاحبه أن ينتفع به ويُزيل عنه الحبس إلا بعد قضاء الدَّين. وفيه دلالة أن الرهن إذا هلك هلك بما فيه، لأن الأنفس صارت رُهونا بالعذاب لحق المجازاة، فصار العذاب حزاء لها. ومعلوم بأن الأنفس تَهلِك فيما حل بها من العذاب، وكذلك الرهن حُبس لأجل الدَّين وأقيم مقامه، فيكون هلاكه بالدين. والنّه أعلم.] \

#### ﴿إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ﴾ [٣٩]

وقوله عز وجل: إلا أصحاب اليمين في جَنَّاتٍ يَتَسَاءُلُونَ. أصحاب اليمين هم الذين وصفهم الله تعالى في موضع آخر في كتابه وهو قوله عز وجل: فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ، وصفهم الله تعالى في موضع آخر في كتابه وهو قوله عز وجل: فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ، فاستثنى أصحاب اليمين من حملة المرتهنين، لأنه ذكر الرُّهون بلفظة ثم يُعبَّر بها عن الجميع وهو قوله: كُلُّ نَفْسٍ، فاستقام استثناء الجماعة من تلك الجملة. أي أصحاب اليمين قد سبقت منهم الأعمال التي يستوجبون بها الإطلاق عن الحبس، لأن المجرمين صاروا مرهونين بأجرامهم، وأصحاب اليمين قد اكتسبوا الخيرات وعملوا الصالحات، والأعمال الصالحة جعلها الله تعالى مكفرة للمساوئ والأجرام، كقوله تعالى: [وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِياً لَكُمُونَ عَنْهُمُ سَيِّتَاتِهِمْ وَلَنَحْزِيَتَهُمْ أَحْسَنَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ. ^

تفسير هذه الآية من أوله إلى آخره لا يوجد في جميع النسخ. وما نقلناه من *الشرح،* ورقة ٩٩٦و.

۲ الآية التالية.

<sup>·</sup> سورة الحاقة، ٩/٦٩؛ وسورة الانشقاق، ٧/٨٤.

ر ث م: بلفظ.

ر ث م: عن الجمع.

الآية السابقة.

ا ر ث م: فعلها الله.

<sup>′</sup> سورة العنكبوت، ٧/٢٩.

﴿فِي جَنَّاتٍ يَتَسَاءَلُونَ﴾[٤٠] ﴿عَنِ الْمُجْرِمِينَ﴾[٤١] ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ﴾[٤٢] ﴿وَالَمْ نَكُ لُطُعِمُ الْمِسْكِينَ﴾[٤٤] ﴿وَكُنَّا نَحُوصُ مَعَ الْخَائِضِينَ﴾[٤٤] ﴿وَكُنَّا نَحُوصُ مَعَ الْخَائِضِينَ﴾[٤٤] ﴿وَكُنَّا نَحُوصُ مَعَ الْخَائِضِينَ﴾[٤٤]

وقوله عز وجل: في جنات يتساءلون عن المجرمين ما سَلَكَكُم في سقر، فظاهر هذا يؤدى إلى أن التساؤل كان من أهل الجنة بعضهم بعضا، وإذا صدر السؤال عن بعضهم بعضا فحقه أن يقال: ما سلكهم في سقر، لأن أهل السقر لم يَسألوا، بل سأل عنهم غيرهم، ألا ترى أنه قال: عن المجرمين، ولم يقل: يتساءل المجرمون، فثبت أن الظاهر يقتضي أن يكون المخاطبون غير المجرمين، لذلك قلنا: إن حق مثله أن يقال: ما سلكهم في سقر. لكنه يحتمل أن يكون قوله عن زيادة في الكلام وحقه الحذف والإسقاط، وإذا حذف ارتفع الريب والإشكال، كأنه قال: في جنات يتساءلون المجرمين، فيكون فيه تثبيت أن أهل السقر هم الذين خوطبوا بالسؤال.

وجائز أن يكون أهل الجنة يسأل بعضهم بعضا عن مكان الجرمين: أين مكانهم وأين هم؟ فيطلّعون عليهم، فيسألونهم: ما سلككم في سقر، فيقولون إذ ذاك: لم نك من المصلين، إلى آخر الآية. ألا ترى إلى قوله عز وجل: فاطلّعَ فَرَآهُ في سَوَاءِ الْجَحِيمِ. فشبت أنهم يطلعون على أماكنهم، فإذا رأوا سألوهم عن ذلك بقوله: ما سلككم في سقر، فأجابوا بما أخبر الله تعالى عنهم بقوله: لم نك من المصلين ولم نك نُطعم المسكين وكنا نخوض مع الخائضين وكنا نكوض مع الخائضين وكنا نكوس مع الخائضين

والأصل^ أن الأفعال التي يتعلق جوازها بالإيمان إذا أضيف إلى من ليس من أهل الإيمان أريد بها القبول، وإذا أضيفت إلى أهل الإيمان أريد بها أعين تلك الأفعال. والذي يدل على هذا

<sup>&#</sup>x27; رم: إلى التساؤل.

۱ ر ث م – بعضا.

<sup>·</sup> جميع النسخ: ما سلككم. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٩و.

<sup>؛</sup> ر ث + سئل؛ ن + يسئل.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: يتساءلون.

<sup>.</sup> ث ث: تقتضى.

<sup>&#</sup>x27; ﴿قال قائلُ منهم إني كان لي قرين يقول أإنك لمن المصَدِّقين أَإذا مِننا وكنا ترابا وعظاما أإنّا لمدينون قال هل أنتم مطّلعون فاطلع فرآه في سواء الجحيم﴾ (سورة الصافات، ٥٠/٣٧هـ٥٥).

أ ث: الأصل.

هو أن الكافر يُسلك به إلى سقر إذا كان مكذّبا بيوم الدين وإن أقام الصلاة وأطعم المسكين وآتى الزكاة، ولو آتى الزكاة وأقام الصلاة وأطعم المسكين لم ينفعه ذلك حتى يوجد منه الإيمان. فثبت أنه لم يَرد بذكر هذه الأفعال إتيان أعينها وإنما أريد بها القبول والإقرار بها. والذي يدل على صحة ما ذكرنا قوله عز وحل: وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْهُقُوا مِمّا رَزَقَكُمُ اللهُ قَالَ اللّهِينَ كَفَرُوا لِلّذِينَ عَلَى صحة ما ذكرنا قوله عز وحل: وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْهُقُوا مِمّا رَزَقَكُمُ اللهُ قَالَ اللّهِينَ كَفَرُوا لِللّذِينَ المَهُوا أَمْهُوا أَنْهُمْ إلّا فِي صَلالٍ مُبِينٍ]، فبيت أنهم ححدوا أن يكون المملاة عليهم إطعام؛ فدل أنه أريد بذكر الإقامة / قبولها لا وحود عينها، وعليهم أن يقبلوا إقامة الصلاة ويُقِرُوا بإيتاء الزكاة. وقد يجوز أن يذكر آ إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة ويراد بهما القبول، قال الله تعالى: قَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ، ولم يكن إيجاد الإقامة وأيوا بالصلاة المتعلية بل كان معناه على القبول فإذا أقروا بالصلاة وقبلوا إقامتها وأقروا بالزكاة لزم تخلية سبيلهم وإن لم يوجد منهم الفعل بعد. فلذلك صلح حمل التأويل على القبول ولم يحمل على وجود حقيقة الفعل لما ذكرنا. هذا إذا ثبت أن تأويل قوله: لم نك على المسلمون أنهن المصلين، منصرف إلى الصلاة المعروفة، فكيف وقد يجوز أن يكون أريد بالمصلين الموحدين هذا، لأن أهل الصلاة هم المسلمون يقال: أجمع أهل "الصلاة على هذا ويُعنَى به المسلمون.

ثم الله عز وحل جمع في الذكر بين التكذيب بيوم الدين وبين ترك الصلاة وترك الإطعام، وهذا -والله أعلم- يحتمل وجهين. أحدهما أن الذي يقر بالصلاة والإطعام وإيتاء الزكاة هو الذي يقر بيوم الدين، لأن المرء إنما يرغب أن فعل هذه الأشياء لما يطمع من المنافع في العواقب ويتقي بتركها مخافة التّبِعة في العواقب. فإذا لم يقر بيوم الدين لم يَرْجُ أَلْمَنافِع ولا خاف المضارً،

ر ث م - وأتى الزكاة ولو آتى الزكاة وأقام الصلاة وأطعم المسكين.

سورة يس، ٤٧/٣٦. تمام الآية من الشرح، ورقة ٢٩٩ظ.

ر: أي يذكر.

 <sup>\*</sup> جميع النسخ: ويراد به. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> سورة التوبة، ٩/٥.

<sup>ً</sup> ر ث م: من شراط.

۲ ر + بالزكاة.

ر: وحقيقة.

ن – أهل.

ا رم: إحداهما.

ا ن: إنما رغب.

١٢ جميع النسخ: لم يرجعوا. والتصحيح من المرجع السابق.

فيحملُه ذلك على ترك الإطعام وتضييع الصلاة وعلى ترك إيتاء الزكاة وعلى جحدها كلها وعدم قبولها، وهو كقوله عز وجل: أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالذِينِ فَلْلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيم وَلا يَبُحضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ، لعدم رجاء العواقب. فإذا لم ير لفعله عاقبة لم يَقُم بالانتصار لليتيم ولا قام بإحسان المسكين، بل تكذيبه بيوم الدين يحمله على الحور على اليتيم وترك الإحسان إلى المسكين؛ فلذلك خَمَعَ في الذكر بين تكذيب يوم الدين وبين ترك الصلاة وإيتاء الزكاة وترك الإطعام. وجائز أن يكون الذي حملهم على التكذيب بيوم الدين المهدة الوظائف التي وضعت عليهم بالإسلام، لأنهم إذا آمنوا بيوم الدين لزمهم تحمل هذه الأفعال من إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وإطعام المساكين وضيام شهر رمضان وغير ذلك من إقامة الصلاة عليهم فتركوا الإيمان بها لأن لا يلزمهم تحمل هذه الأفعال التي حَمِلَها أهل الإيمان.

وقوله عز وحل: وكنا نخوض مع الخائضين، فالخائض هو الذي يخوض في الباطل.

﴿ حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ ﴾ [٤٧]

وقوله عز وجل: حتى أتانا اليقين، أي حتى أيقنًا أنا كنا على باطل فيما كنا نخوض فيه.

﴿ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ [13]

وقوله عز وحل: فما تنفعهم شفاعة الشافعين، معناه أن لا شفيع لهم. والأصل أن الشفاعة إذا أضيفت إلى أهل الكفر فقيل: "ليس لهم شفعاء" أو "لا تنفعهم شفاعة الشافعين" اقتضت أنفي الانتفاع بشفاعة الشفعاء الشفعاء الشفعاء عنه الإيمان اقتضت الشفيع لهم، وإذا أضيفت أيل أهل الإيمان اقتضت الشفعاء المثلث المثلث

<sup>ً</sup> سورة الماعون، ١/١٠٧-٣.

سوره ماطوی، . از م: فكذلك.

۲ ن – تکذیب.

² ر ن م: الأحمال.

<sup>°</sup> جميع النسخ: من إقامة الأفعال والصلاة. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٩٩ظ.

<sup>ً</sup> رم: أتقنا.

رم: أو لا ينفعهم.

<sup>.</sup> حميع النسخ: اقتضى.

٩ جميع النسخ: وإذا أضيف. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: اقتضى. والتصحيح من المرجع السابق.

ولم تقتض ٰ نفي الشفاعة، كما ذكرنا أن الأفعال التي يكون قوامها بالإيمان إذا أضيفت إلى الكفار فهي تقتضي ّ نفي الفعل. إلى الكفار فهي تقتضي ّ نفي الفعل.

وقولنا بأنه إذا قبل: لا شفيع له وأريد به أهل الإسلام فهو يقتضي نفي الانتفاع ولا يقتضي نفي الشفاعة، فذلك ينصرف عندنا إلى أهل الاعتزال والخوارج؛ لأنا نرى أصحاب الكبائر من أهل الإسلام مستوجبين للشفاعة، وهم يقولون: لا يجوز في حكم الله تعالى أن يعفو عن أصحاب الكبائر بل يُخلدهم في النار، لأن الله تعالى أوعد النار لمن ارتكب الكبائر وأخير أنهم يُخلدون فيها، فلا يجوز أن يقع في وعده خلف أو يتحقق في حبره كذب. ولو استوجبوا أنهم يُخلدون فيها المغفرة من رب العزة لصار فيما وعد مخلفا وفيما أخير كذوبا. فمثل هؤلاء الشفاعة ونالوا بها المغفرة من رب العزة لصار فيما وعد مخلفا وفيما أخير كذوبا. فمثل هؤلاء إذا ارتكبوا الكبائر لا يرجى لهم الخلاص بالشفاعة أبدا بل يحكم عليهم بالخلود في النار فيرتفع ما يُثبت الكذب وينتفي ما يوجب خلف وعد. ولأنهم لما اعتقدوا التخليد في النار لمن ارتكب الكبائر وجب أن يكون نفيهم الشفاعة بزعمهم على ذلك؛ لأن الله تعالى يقول: كمّا بَدَأَكُمْ مَنْ قَبل أن الله تعالى يقول: كمّا بَدَأَكُمْ وَبقوله: [يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا] أَنْفِقُوا مِمّا لا تَخرِي نَفْسُ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلا يُغْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلا تَنفَعُهَا وبقوله: وَاتَقُوا يَوْمًا لا تَخرِي نَفْسُ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلا يُغْبَلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلا تَنفَعُهَا وبعد واله به ومن ساء الشفاعة في العذاب ومن عمله نجا به ومن ساء الله عليه العذاب ولم يكن له شافع.

جميع النسخ: ولم يقتض. والتصحيح من الشرح، ورقة ٩٩ ٢ظ.

ن: فهو.

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: يقتضي نفي القبول وإذا أضيف إلى أهل الإيمان فهي يقتضي. والتصحيح من المرجع السابق.

أ رم – نفي الانتفاع ولا يقتضي.

ر م: و يتحقق.

ر م: ولو استوجب.

٧ سورة الأعراف، ٢٩/٧-٣٠٠.

ا سورة الشعراء، ٢٦/٢٦.

<sup>ً</sup> سورة البقرة، ٢٥٤/٢.

ا سورة البقرة، ١٢٣/٢.

۲۰ ر م: أمر.

۱۱ ن: ومن شاء.

ولو وجب نفي الشفاعة بما ذكر من هذه الآيات الظاهرة لوجب تحقيقها بقوله: وَلَا يَشْفَعُونَ لَهُ إِلَّا لِمَنِ ارْتَصَى وَهُمْ مِنْ حَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ، ' وبقوله: يَوْمَئِذٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمٰنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا، ' إذ في هاتين الآيتين أن الله تعالى قد يأذن بالشفاعة يومئذ للبعض. فثبت / أن ما ذكرتم من نفي الشفاعة لم يقتض نفيا على الإطلاق بل النفي انصرف إلى بعض [١٨٦٩] الخلائق ووجب القول بثبوتها البعضهم، أنه ثم جاءت الأخبار مفسّرة على إيجاب القول بالشفاعة لأهل الكبائر. فثبت أن ما ذكر من قوله عز وجل: فَمَا لَنَا مِنْ شَافِعِينَ، وقوله: وَلا خُلَةٌ وَلَا شَفَاعَةً ، ' منصرف إلى أهل الكفر وبه نقول.

ومن المعتزلة من يحقق الشفاعة ولكنه يراها للذين يستوجبون استغفار الملائكة في الدنيا، وهم الذين ذكرهم الله تعالى في كتابه، وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا وَسِغْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ، ^ فأما أصحاب الكبائر فإنهم ٩ لا ينالهم شفاعة ` أحد بل يُخلِّدون في النار.

فيقال لهم: فأية منفعة تحصل '' للذين تابوا واتبعوا سبيله في الشفاعة وهم قد استوجبوا الخلاص بتوبتهم واتباعهم سبيل الرشاد. '' فإن قالوا: منفعتهم بها أنه '' يعظم '' قدرهم عند الله تعالى ويستوجبون '' بها فضل الدرجات، كما ترى '' المرة في الشاهد يذكر أخاه عند الملوك بحسن السيرة

<sup>·</sup> سورة الأنبياء، ٢٨/٢١.

۲ سورة طه، ۱۰۹/۲۰.

ر: ثبوتها.

ا ر: لبعض.

<sup>&</sup>quot; ن: مضطرة. ت الله المشاركة أسالا الم

<sup>﴿</sup> وَمَا أَصَّلْنَا إِلَّا الْجَرَمُونَ فَمَا لَنَا مِنْ شَافِعِينَ وَلَا صَدِيقَ حَمِيمٍ ﴾ (سورة الشعراء، ٩٩/٢٦).

٧ سورة البقرة، ٢٥٤/٢.

<sup>^ ﴿ ﴿</sup>الَّذِينَ يَحْمَلُونَ الْعَرْشُ وَمَنَ حُولُهُ يَسْبِحُونَ بَحْمَدُ رَبِهُمْ وَيُؤْمِنُونَ بَهُ وَيَسْتَغَفَّرُونَ...﴾ (سورة المؤمن، ٧/٤٠). \* ن: فإنه.

<sup>٬</sup> م + شفاعة.

۱۱ ن: حصل.

۱<sup>۲</sup> ن + وهم قد استوجبوا.

۱۲ ن: أية.

المجيع النسخ: لعظم. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٠و.

<sup>ً&#</sup>x27; ن: وتستوجبون.

۱۱ ن ن: کما يري.

ويذكره بما فيه من المناقب الجميلة والمحاسن ويبتغي للذلك إعلاء منزلته وإعظام قدره عندهم ليعظموه ويبخلوه، فكذلك الشفعاء في الآخرة يُثنُون عند الله تعالى من أوليائه خيرا ليزيد في درجاتهم ويُعُظمَ منزلتهم عند الله تعالى.

والحواب أن هذه الزيادة في الدرجات ليست إلا إلى الوصول إلى فضول الشهوات، وفضول الشهوات والزيادة في اللذات لا تذكر في المنافع إذ لا حاجة لهم إلى ما هو في حق الفضول من الشهوات، فيكون في مثلها في دفع الحاجة والوصول إلى المنفعة. ومعلوم بأنهم إنما أطمعوا في الشفاعة لما يحصل لهم بها من المنفعة وإنما يحصل لهم بها المنفعة إذا وقعت اليها الحاجة، وأهل الكبائر هم الذين يمسهم الحاجة إليها، فأما الذين تابوا وأنابوا فقد استغنوا عن الشفاعة. لذلك وحب القول بتحقيق الشفاعة في أهل الكبائر. وأما استدلالهم عما ذكروا من أمر الشهود فليس بمحكم من القول، لأن المرء إنما يذكر أخاه بالجميل ويُظهر ما اشتمل عليه من خلال الخير لجهل الملوك بحاله في ما هو عليه من جميل الخصال ومحمود الفعال، ألا ترى أن الملك إذا كان عالما على عند الملوك بحاله لم يقدم الإنسان على نشر الجميل منه. فثبت أن الذي يحوجه الى الثناء عليه عند الملوك جهل الملوك بحاله، ولا يجوز أن يكون الله تعالى يخفى عليه حال أحد وما هو عليه من ظواهر أنا أموره وبواطنها حتى يحتاج إلى معزف يعرفه. فبطل أن يكون الشفاعة للوجه الذي ذكروها، وثبت النها للوجه الذي ذكرناها.

<sup>ً</sup> ر ن م: وينبغي.

أث ت - وفضول الشهوات.

<sup>·</sup> جميع النسخ: لا يذكر. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٠و.

ر ن م: في مثالها.

ر م – لما يحصل لهم بها من المنفعة.

ت: ولما.

<sup>°</sup> ث + من وإنما يحصل لهم بها.

<sup>&#</sup>x27; رم: عليها.

ر: من.

<sup>&#</sup>x27;ر: بجهل،

ر. بهيل. ۱۱ ن – عالما.

ا رم: على البشر؛ ن: على نشير؛ ث: على بشر.

۲ ر ٿ م: يخرجه.

اً رام: الظواهر.

۱۵ ر: وأثبت.

ثم العفو والصفح عن إحلال العقوبة بمن هتوا أن يعاقبوه بجريمة سبقت منه. 'ثم الشفاعة فيما بين الخلق أمر معهود أنها تكون عند زلات يستوجب بها العقوبة والمقت، فيعفّى عن مرتكبيها "بشفاعة الأحيار وأهل الرضاء، فلا ينكر أن يكون الله تعالى يعفو عمن استوجب العقاب بشفاعة الأحيار وأهل الرضاء والأبرار. والله الموقق.

#### ﴿فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ﴾ [٤٩]

وقوله عز وحل: فما لهم عن التذكرة معرضين، فحائز أن يكون تأويله ما لهم معرضين عن ذكر ما لهم وعليهم وعما إليه مآبهم ومُنقَلَبُهم؟ وذلك يكون في الرسول وفي القرآن، لأن كل واحد منهما يذكر للمرء ماله و [ما] عليه. والله أعلم. وحائز أن يكون تأويله: فما لهم عما به يَشْرُف قدرهم ويصيروا به مذكورين في الملإ الأعلى معرضين؟ وذلك يكون في طاعته والإقبال على عبادته، وهو كقوله تعالى: لَقَدْ أَنْزُلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَابًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ، معناه أنكم تصيرون م مذكورين ويعظم قدركم لو اتبعتموه ولم تُضيّعوا حرمته.

#### ﴿كَأَنَّهُمْ حُمُرُ مُسْتَنْفِرَةُ﴾[ . ٥] ﴿فَرَّتْ مِنْ قَسْوَرَةٍ﴾[ ١٥]

وقوله عز وجل: كأنهم حمر مستنفرة، بنصب الفاء وخفضه، فمن قرأ بخفض الفاء صرف الفعل إليها كأنه يقول: حمر نافرة، وتَقَر ' واستَنْفر واحد كما يقال: استرقد القوم، أي رقدوا. ومن قرأ بنصب الفاء فتأويله أنه فُعل بها ما يحملها على النفار، وذلك يكون بالرمي وبالقانص ومن الأسد ' كما ذكره أهل التفسير في تأويل القسورة هي الأسد أو الرماة أو الصيادون، ' '

<sup>`</sup>جميع النسخ: منهم.

جميع النسخ: يكون. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٠و.

م: عن مرتكبها.

أ ن: الأخبار.

<sup>°</sup> ر: عليه مآبهم ومتقلبهم؛ ث م: ومتقلبهم.

<sup>·</sup> الزيادة من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; سورة الأنبياء، ٢١/٢١.

<sup>&#</sup>x27; ن: يصيرون؛ ث: يقرون.

<sup>°</sup> المبسوط في القراءات العشر لابن مهران، ٢٥٢؛ وحجة القراءات لابن زنجلة، ٧٣٤.

۱۰ رم – ونفر.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: من الأسد. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٠ظ.

<sup>ً&#</sup>x27; ر ث: أو الصادون؛ م: والصادون.

ويقال: هي النَّفِرَة، وكان هذا تشبيها بالحمر الوحشية التي في طبعها النفار. ووجه التقريب هو أن هؤلاء أعرضوا عما في الإقبال عليه نجاتهم وتخلصهم من العطب ونفروا كنفار الحُمُر المستنفِرة من العطب والهلاك. وفي هذه الآية تبيين شدة سفههم وغاية جهلهم، لأن الحمير ينفر عن القانص والرامي والأسد ليسلم من الهلاك والعطب، وهؤلاء الكفرة نفروا عما فيه نجاتهم إلى ما فيه هلاكهم وعطبهم، فهم أشر من الحمير وأضل.

## ﴿ بَلْ يُرِيدُ كُلُّ امْرِئٍ مِنْهُمْ أَنْ يُؤْتَى صُحُفًا مُنَشَّرَةً ﴾ [٥٦]

وقوله عز حل: بل يريد كل امرئ منهم أن يؤتى صحفا منشرة، قال بعض أهل التأويل: إن المشركين قالوا: يا محمد بلغنا أن الرحل في بني إسرائيل كان إذا أذنب ذنبا فأصبح فوجد صحيفة معلقة على باب داره أو مكتوبا عند رأسه "إنك أذنبت كذا"، وزاد بعضهم أن يحعلهم كذلك، وسألوا النبي صلى الله عليه وسلم أن يحعلهم كذلك، فأخبر الله تعالى ذلك عنهم ثم آيسهم عن ذلك وقال: كلًا، أي لا ينالون ما يأملون. ' وقال قتادة: قالوا يا محمد إن سَرَّك أن نتبعك فأت كل واحد منا بصحيفة خاصة إلى فلان بن فلان ين فلان يأمرنا فيها باتباعك. وقيل: سألوا أن يُؤتّوا ببراءة بغير عمل. ' ولكن لا يحب قطع الأمر على واحد من هذه التأويلات، بل يقال بها على جهة الإمكان والاحتمال؛ لأن هؤلاء المفسرين لم يشاهدوا أولئك القوم الذين صدرت منهم هذه الإرادة ليخبروهم من هذه الرادوا به المفسرين لم يشاهدوا أولئك القوم الذين صدرت منهم هذه الإرادة ليخبروهم من هذه الرادوا به

المجميع النسخ: تبين. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٣٠٠ظ.

و م: الحمر.

ا ر: وعطيهم.

ا ث: أشد.

<sup>°</sup> جميع النسخ: فيصبح. والتصحيح من المرجع السابق.

۲ ر ت م – أو. ا

۷ م – کذا.

<sup>&</sup>lt;sup>م</sup> ر ث م: كذلك.

من الآية التالية.

۱۰ ر ث م: لا تنالون ما تأملون.

۱۱ عن قتادة، قوله: ﴿ بل يريد كل امرئ منهم أن يؤتى صحفا منشرة ﴾ قال: قد قال قائلون من الناس: يا محمد إن سترك أن نتبعك فأتنا بكتاب خاصة إلى فلان وفلان، نؤمر فيه باتباعك، قال قتادة: يريدون أن يُؤتّؤا براءةً بغير عمل (تفسير الطبري، ٢١٣/٢٩).

۱۱ ن + هذا.

حتى يثبت ما ذكروا من القصة والأخبار، ولا تواترت الأخبار من عند ذي الحُجةِ النبيِّ صلى الله عليه وسلم أنهم سألوه ذلك، لذلك لم يستقم قطع الأمر على ما ذكروا.

وجائز أن يكون هذه الإرادة تحققت في بعض الكفرة وهم الرؤساء منهم والأكابر لا أن أراد 'كل في ذات نفسه أن يؤتي صحفا منشرة، والإرادة هاهنا عبارة عن الطلب. ثم طلبهم ما ذكر يتوجه إلى أوجه ثلاثة. أحدها أن يكون كل واحد من عظمائهم ودَّ أن يكون هو المخصوصَ بإنزال الكتاب عليه، كما قال في آية أخرى: وَإِذَا جَاءَتْهُمْ آيَةٌ قَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤْتَى مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللهِ. ٢ فيكون في هذا ٢ إظهارُ ١ استكبارهم على رسول الله صلى الله عليه وسلم على جهة التعنت والعناد ليصير ذلك آية لهم في تحقيق رسالة النبي صلى الله عليه وسلم، كما قال الله عز وجل حكاية عنهم: وَقَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا، إلى قوله: أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَاءِ وَلَنْ نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَؤُهُ. ° ففي هذا الآية إبانة أنهم كانوا يطلبون إنزال الكتاب عليهم ليتقرر لديهم رسالة محمد صلى الله عليه وسلم، وكان ذلك على جهة التعنت والعناد؛ وإلا لو تفكروا في حاله أدَّاهم ذلك إلى العلم برسالته من غير أن يحتاجوا إلى تثبيت رسالته بكتاب ينزل عليهم. والله أعلم. و[الثاني] جائز أن يكونوا رأوا أكابرهم أحق بالرسالة من رسول الله صلى الله عليه وسلم وأولى بإنزال الكتاب عليهم لما رأوهم ۖ أفضل من رسول الله صلى الله عليه وسلم، ألا ترى إلى قوله: وَقَالُوا لَوْلَا نُرَّلَ لهٰذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ، ۚ وقال في آية أخرى: أَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا، ^ فأرادوا أن يُؤتُّوا صحفا منشرة لهذا المعني إذ هم أولى أن يُحَصُّوا بهذه الفضيلة. وإنما ذكرنا هذه التأويلات في هذه الآية لأن هذه المعاني التي ذكرناها قد ظهرت منهم بمتلو القرآن، والتأويلات التي ذكرها أهل التفسير لا يتهيأ تثبيتها من جهة الكتاب ولا من جهة الأحبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فصارت هذه التأويلات أمكن وأملك بالآية من غيرها. والنه أعلم.

ث: لا أن إرادة.

۲ سورة الأنعام، ١٢٤/٦.

ر ثم: في هذه.

<sup>ً</sup> ر: إظهارا.

مورة الإسراء، ٩٠/١٧-٩٣.

م – هم.

سورة الزخرف، ٣١/٤٣.

سورة ص، ۸/۳۸.

#### ﴿كَلَّا بَلْ لَا يَخَافُونَ الْآخِرَةَ﴾[٥٣]

وقوله عز وجل: كلا بل لا يخافون الآخرة، إن الذي حملهم على الطلب بأن يؤتى كل منهم صحفا منشرة إعراضهم عن الإيمان الآخرة، وإلا لو آمنوا بها لكان إيمانهم بها يحملهم على ترك العناد والتعنت وعلى ترك التجبر على رسول الله صلى الله عليه وسلم ويدعوهم إلى الإذعان للحق.

﴿كَلَّا إِنَّهُ تَذْكِرَةُ﴾[٥٤] ﴿فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ﴾[٥٥] ﴿وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ هُوَ أَهْلُ النَّقُورَى وَأَهْلُ الْمَغْفِرَةِ﴾[٥٦]

وقوله تعالى: كلا إنه تذكرة فمن شاء ذكره، سنذكر معنى هذه الآية في سورة "عبس" وتولى"، وسنذكر معنى قوله: وما يذكرون إلا أن يشاء الله، في سورة "إذا الشمس كورت"، إن شاء الله تعالى."

وقوله عز وجل: هو أهل التقوى وأهل المغفرة، فأهل التأويل صرفوا قوله: هو أهل التقوى، إلى الله تعالى، وجائز أن يصرف إلى البشر. فإن كان المراد من قوله عز وجل: هو أهل التقوى، إلى البشر، فيكون معنى قوله: هو أهل التقوى، أي الذي يقوم بالذكر، ألا ترى إلى قوله تعالى: وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا، فجعل الذين الزمهم كلمة التقوى من أهل التقوى. وإن كان المراد من قوله: هو أهل التقوى، أي الله سبحانه وتعالى، فتأويله أنه أهل أن يُتَقَى الزلة والعثرةُ في حقوقه تعالى. والوجه فيه أن المرء في الشاهد إنما يتقي الزلة والعثرة إلى آخر لإحدى خصال ثلاث. إحداها لما يرى من افتقاره وحاجته إليه فيتقي العثرة العثرة اليه تبحيلا وتعظيما؛ أو يتقي " ذلك لما يرى من قدرته وسلطانه على الانتقام منه؛

ر: من الإيمان.

ن: وإلا لا أمنوا.

<sup>&</sup>quot; ر م: على.

رم: الحسر، ث: التحسر.

<sup>°</sup> رَ ثُ م - وَقُولُه كَلَا إِنهَا تَذَكَرَةَ فَمَنَ شَاءَ ذَكَرَهُ الآية سَنْذَكَرَ مَعَنَى هَذَهُ الآية في سورة عبس.

<sup>ً</sup> ر ث م – إن شاء الله تعالى.

٧ سورة الفتح، ٢٦/٤٨.

\_ ′ رم – أنه.

و: العشرة.

<sup>٬</sup> ر ث م + زلته.

أو يتقي زلته لكثرة نعمه وأياديه استحياء منه. فإذًا كانت هذه الأشياء هي الداعية إلى الاتقاء. ثم الخلائق بأجمعهم مفتقرون ومحتاجون إلى الله تعالى، وله القدرة والسلطان عليهم، وهو المنعم المُفضِل على كل أحد، فهو أهلُ أن يُعظّم ويوفّر وأن يُخاف نقمته ويستحيا منه، ومن اتقى صار أهلا لأن يغفر.

وجائز أن يكون معنى قوله عز وجل: هو أهل التقوى، أي هو أهل بأن يُسأل عنه ما يقي من النار، بقوله تعالى: وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِيَ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ، لَ وبقوله: قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا، لَمُ عَلَمنا وجه الاتقاء بقوله: رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابِ النَّارِ، فَنَا الاتقاء أن يُفزع إلى الله تعالى ويُتضرع إليه ليقي بفضله ورحمته. وقال: إنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَخِذُوهُ عَدُوًّا، فَأَمرنا حل حلاله بالمناصبة مع الشيطان للمحاربة، / وأخبر أن محاربته [٥٧٠ عَدُوُّ فَاتَخِذُوهُ عَدُوًّا، فأمرنا حل حلاله بالمناصبة مع الشيطان للمحاربة، / وأخبر أن محاربته أن يُعْوَدُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ، لا الله بالاستعاذة، بقوله عز وجل: وَإِمَّا يَنْزَعَنَكُ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْعُ فَاسْتَعِدْ بِاللهِ، أن يُعْرَى الشَّيطينِ، لا الله بالاستعاذة، بقوله عز وجل: وَإِمَّا يَنْزَعَنَكُ مِنَ الشَّيطينِ، لا الله بالاستعاذة، بقوله عز وجل: وَإِمَّا يَنْزَعَنَكُ مِنَ الشَّيطينِ، لا الله بالاستعاذة، بقوله عز وجل: وَإِمَّا يَنْزَعَنَكُ مِنَ الشَّيطينِ، لا الله بهو أهل أن يطلب منه ما يَقِي به وأهل أن يُستعاذ به لدفع كيد العدو. [وقوله:] وأهل المعفرة، أي أهل أن يطلب منه المغفرة. حعلنا الله تعالى من أهل التقوى والذين من عليهم بالمغفرة. وقال بعضهم: هو أهل التقوى والذين من عليهم بالمغفرة. وقال بعضهم: هو أهل أن يُتَقَى عنه وأهل أن يَغفر لمن اتقاه. والله المستعان. ^

جميع النسخ: أن يتقي. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠١و.

٢ سورة آل عمران، ١٣١/٣.

<sup>&</sup>quot; سورة التحريم، ٦/٦٦.

أ سورة البقرة، ٢٠١/٢.

<sup>ٔ</sup> سورة فاطر، ٦/٣٥.

<sup>ً</sup> سورة الأعراف، ٢٠٠/٧.

<sup>ً</sup> سورة المؤمنون، ٩٧/٢٣.

أ ر + والحمد لله رب العالمين؛ ن + وعليه الاعتماد؛ ث + والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد
 وعلى آله وصحبه أجمعين؛ م - والله المستعان.



#### سورة القيامة′

بسم الله الرحمن الرحيم.

﴿ لَا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ [١] ﴿ وَلَا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾ [٢]

قوله عز وجل: لا أقسم بيوم القيامة ولا أقسم بالنفس اللوامة، اختلف في تأويله. فمنهم من ذكر أنه أقسم الله تعالى بيوم القيامة ولم يقسم بالنفس اللوامة، ذكر ذلك عن الحسن، ويكون معناه لأقسم بيوم القيامة ولا أقسم بالنفس اللوامة. لكن ذكر عنه أنه يقول في قوله تعالى: لا أقسم بهذا البلد وأنت حل بهذا البلد ووالله ووالله والوالد، في أن القسم يقع على البلد والوالد، وهو آدم عليه الصلاة والسلام، وما ولد جملة أولاده. في النفس اللوامة عنده، فلا معنى جميعا كانت النفس اللوامة داخلة في جملة المولود، فقد أقسم بالنفس اللوامة عنده، فلا معنى بالرد هاهنا. ثم موقع القسم في قوله: لا أقسم، [و] تأويله [كما] ميذكر في قوله: لا أقسم بلانقس وقع بهما جميعا، ولا ولله تعالى أن يقسم بما شاء من خلقه.

ا ر - سورة القيامة؛ ن م؛ سورة يذكر فيها القيامة؛ ث: وهي أربعون آيات مكية.

رم – أنه.

<sup>\*</sup> تفسير الطبري، ٢١٦/٢٩.

<sup>°</sup> سورة البلد، ١/٩٠-٣.

ورث م + ووالد وما ولد إن القسم يقع على البلد.

قال مجاهد وقتادة والضحاك والحسن وأبو صالح: ﴿وَوَرَالِدِ﴾ آدم عليه السلام. ﴿وَمَا وَلَدَ﴾ أي وما نَسَل من ولده
 ( الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٦١/٢٠).

<sup>·</sup> جميع النسخ: لا. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠١و.

<sup>′</sup> الزيادتان من المرجع السابق.

<sup>\*</sup> ث م: الكيد. الآية ٤ من سورة البلد.

<sup>··</sup> أي بيوم القيامة وبالنفس اللوامة.

ثم صرف بعض أهل التأويل معنى القسم إلى قوله تعالى: أَيَحْسَبُ الْإِنْسَالُ أَنْ لَنْ نَحْسَمُ عِظَامَهُ، وجعله موضع القسم. فإن كان على هذا، فالإشكال عليه أن يقول قائل: كيف أكد أمر البعث و بحثة العظام بالقسم بيوم القيامة وقد حرى من القوم الذين احتج عليهم بهذه الآية الإنكار بيوم القيامة، فكأنه أكد القسم بشيء حرى به الإنكار ؟

والجواب عن هذا من وجهين. أحدهما أن يكون القسم منصرفا إلى الحكمة التي توجب القول بالبعث، إذ قد بينا في غير موضع أنه بالبعث ما بحرج بحلُقُ هذا العالم مخرج الحكمة، ولولا البعث لكان خلقه عبثا باطلا، كقوله عز وجل: أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا يَحَلَقْنَاكُمْ عَبَثَا وَأَلَّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ، كانه قال: لا أقسم بحكمتي الداعية إلى كون القيامة أن يكون كذا. و [الثاني] جائز أن يكون القسم في الحقيقة بالدلائل والبراهين التي من تفكر وأمعن النظر فيها حمله ذلك على القول بالبعث. وإذا كان محتملا صح القسم بيوم القيامة وبالنفس اللوامة، لأن التفكر في النفس اللوامة والاعتبار بها يدعو إلى القول بالبعث. ثم العادة مرت على القسم بالأشياء التي عظم يحطرها وحل قدرها في القلوب، وحلالة خطرها يكون بأحد وجهين: إما بما كثرت منافعها فيكون خطرها مشاهدا معروفا، أو يَعظُم خطرها بالدلائل والأخبار. فالسماوات والأرضون قد عرف الخلق جلالة أقدارهما بالعيان بما كثرت منافع الخلق بهما، وعظم يوم القيامة بما جل خطره في القلوب وثبت القول بكونه بالدلالات والبراهين. ثم قد وصفنا أن الله تعالى أقسم بأشياء لتأكيد ما يُعرف ثباتُه ويجب القول به لولا القسم لو أمعن النظر فيه وأعملت "فيه الروية، لذلك استقام القسم بهما. " ويجب القول به لولا القسم لو أمعن النظر فيه وأعملت " فيه الروية، لذلك استقام القسم بهما. " والغد أعلى.

الآية التالية.

ن. من.

<sup>°</sup> رم: القول.

أ سورة المؤمنون، ٢٣/١١٥.

<sup>°</sup> ر ث م + كذا؛ ن: كون يوم القيامة كذا. والترجيح م*ن الشرح،* ورقة ٣٠١و.

آ ر: حملة.

ن - فيها حمله ذلك على القول بالبعث وإذا كان محتملا صح القسم بيوم القيامة.

<sup>^</sup> ن: ثم إبعاده.

<sup>ُ</sup> ن م: بها.

<sup>ً &#</sup>x27; ر ث م: بیانه؛ ن: ما به. والتصحیح م*ن الشرح،* ورقة ۳۰۱ظ.

١١ ر: فأعملت؛ ن: فيه قد فأعلمت؛ ث م: فأعلمت. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ ر م – بها.

واختلف في النفس اللوامة. قال بعضهم: النفس اللوامة هي النفس الكافرة تلوم ربها في الدنيا أبدا في تضييق العيش عليها وتشكو ربها من الفقر والإقتار عليها مع كثرة نعم الله عليها وإحسانه إليها. ومنهم من صرف التأويل إلى كل نفس مؤمنة كانت أو كافرة فهي تلوم غيرها لتعاطيها أشياء قد تعاطت نفشه مثلها وامتُحنت بها. والحق على كل أحد أن لا يلوم أخاه بما تعاطي فعلا قد أتى هو ذلك الفعل بعينه أو مثله، ولكن أنشئت ألنفس كذلك للوامة، كما قال: إنّ الإنشان خُلِق هَلُوعًا إِذَا مَشَهُ الشَّرُ جَرُوعًا. ومنهم من ذكر أن هذا لوامة، كما قال: إنّ الإنشان خُلِق هَلُوعًا إِذَا مَشَهُ الشَّرُ جَرُوعًا. ومنهم من ذكر أن هذا يكون في الآخرة، فالكافر إذا أيقن بالعذاب وما حل به من نقمة الله تعالى يذم على ما فرط في حنب الله وأدركته الحسرة، فعند ذلك يلوم نفسه. والمؤمن إذا عاين الثواب يلوم نفسه لو أمسك عن المعصية وتاب وأطال المُقام في المحراب، و[كذا إذا] أبصر العاملين بالطاعة كمن المآب [يلوم] نفسه بما شذ منه وغاب عند كمال القوة وعُنفُون الشباب، وقال: كيف لم أزدّدُ في العمل لِأزداد في الثواب. ومنهم من خص الكافر (في الآخرة باللوم على نفسه "كيف لم أزدّدُ في العمل لإأزداد في الثواب فشكُرُه بذلك (في ينفله عن اللوم على نفسه "نفوع" له؛ ولأن الله تعالى يضاعف له من الحسنات ويعطيه من الدرجات زيادة على فلا يتفرع اله ولأن الله تعالى يضاعف له من الحسنات ويعطيه من الدرجات زيادة على أن ما وصل إليه من الكرامات لم ينل جملتها بعمله بل بفضل الله تعالى وبكرمه. والله أعلم.

م: بالدنيا.

ر ث م: نعمة.

ر ث م + على.

أ ر ث م: أو مثلها ولكن أنشئت.

ر م: للوامة.

<sup>ً ﴿</sup> إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا إِذَا مُسَهُ الشُّر جَرُّوعًا وإذا مُسَهُ الحَيْرِ مَنُوعًا﴾ (سورة المعارج، ١٩/٧٠-٢١).

جميع النسخ: والكافر. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٠١ظ.

مجيع النسخ: لما أمسك، والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: للعاملين.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ + والعاصين.

۱۱ ر ث م: لكَافر.

١٢ جميع النسخ: لذلك. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۳ ن – على نفسه.

۱۴ ر: فلا ينفرع؛ م: فلا يفزع.

ر ث م - منه.

وقوله تعالى: أيحسب الإنسان أن لنجمع عظامه [٣] ﴿ بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نُسَوِي بَنَانَه ﴾ [٤] وقوله تعالى: أيحسب الإنسان أن لن نجمع عظامه، فقوله: أيحسب الإنسان، وإن حرج مخرج الاستفهام في الظاهر فليس هو باستفهام، ولكنه تحقيق حُسبان من الإنسان. فحائز أن يكون [الذي] مله على الحسبان هو أن القدرة لا تنتهي إلى هذا في أن تجمع العظام وتُولِّف بعد تفتتها وتلاشيها، فيدفع حسبانه هذا بقوله: قُلْ يُحْيِيها الَّذِي أَنشَاها أُول مَرَّةٍ. وأن الذي قدر على إنشائها لقادر على جمعها بعد تفريقها. وجائز أن يكون حسب أن العظام لا تجمع بعد تفريقها، لأنها لو جمعت بعد التفريق لم تكن تُقَرِّق المعلى محموعة، ألا ترى الله المارة في الشاهد لا يقصد إلى نقض ما بني ليعيده المواكدي المعنى محموعة، ألا ترى الله كان عالما في هدمه و لم يكن حكيما. فإن كان هذا المعنى هو الذي حمله على الحسبان فحوابه أن يقال بأن الجمع الأول وقع لمكان المحنة أوالابتلاء، والجمة بعد التفريق لمكان المحزاء. فإذا "كان الجمع الأول وقع لمكان المحنة إلا للوجه الذي وقع الجمع في الابتداء كان صحيحا مستقيما. وإنما يخرج عن حد الحكمة إذا لم يكن الإعادة إلا للوجه الذي وقع البي وقع البيداء كان صحيحا مستقيما. وإنما يخرج عن حد الحكمة إذا لم يكن الإعادة إلا للوجه الذي وقع البيد وقع البيداء، ألا ترى أن الذي نقض بناءه إذا أعاده لا للوجه الذي كان بيني أول مرة الم يكن عليه.

ا الزيادة م*ن الشرح، ورقة ٣٠١*ظ.

جميع النسخ: لا ينتهي. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: أن يجمع؛ ن: لن نحمع.

المجيع النسخ: ويؤلف، والتصحيح من المرجع السابق.

سورة يس، ۲۹/۳۲.

ن: ينتهي.

رم: حسبان.

أ جميع النسخ: لا يجمع. والتصحيح من المرجع السابق.

المجيع النسخ: لم يكن. والتصحيح من المرجع السابق.

۱ ر ت م: يعرف.

۱۱ ز: ألا يرى.

۱۱ ر م: لبعیده.

۱۲ ر م – کان.

١٤ ن: المحبة.

۱۰ ن: وإذا.

وفيما ذكرنا رد قول الباطنية؛ لأنهم زعموا أن هذه الأنفس تتلاشى وتتلف فلا يُبعَث وأن البعث يقع على الأنفس الروحانية. ولو كان كما زعموا لم يكن لقوله: أيحسب الإنسان أن لن نجمع عظامه، معنى، لأن العظام لا يجمع على قولهم بعد ما صارت رميمة، فيكون الأمر إذن على ما وقع في حسبان هذا الإنسان، فلا معنى للرد عليه بقوله: بلى قادرين على أن نسوي بنانه، ألا ترى أن الذي حمله على الإنكار لجمع العظام بعد تفريقها هو أنه لم ير هذا موجودا في الشاهد. ولو كان الأمر على ما زعمت الباطنية لكان الإنكار مدفوعا إذا وحدت النفس الروحانية مبعوثة في الشاهد بعد توقيها، وقال الله عز وجل: قُل يُحييها الّذي وحدت أنفس الروحانية مبعوثة في الشاهد بعد توقيها، وقال الله عز وجل: قُل يُحييها الّذي

وقوله عز وحل: بلى قادرين على أن نسوي بنانه. فمنهم من حمل هذه الآية على الابتداء وزعم أنه ليس فيه حواب لما يقتضيه قوله عز وجل: أيحسب الإنسان أن لن نجمع عظامه، ومنهم من ذكر أن قوله: بلى، حواب لقوله: أيحسب الإنسان أن لن نجمع، فاكتفى بقوله: بلى، بما سبق منه من الدلالات والحجج على القول بالبعث، فاقتصر على قوله: بلى، على الوصل بما تقدم من الدلالات. ومنهم من جعل حوابه في قوله: قادرين على أن نسوي بنانه، معنى تسوية البنان هو الجعل من عظم واحد مجموعا غير متفرق مثل خف البعير وحافر الدواب. ووجه الاستدلال أنهم أقروا بأن الله تعالى قادر على أن تسوية البنان لما رأوا التسوية موجودة في الدواب، ثم الجمع بعد التفريق أظهر وجودا وأيسر فعلا من تسوية البنان. ألا ترى أن المرء في الشاهد قد يقدر على التأليف والجمع بين أشياء متفرقة ويعجز عن تسوية البنان. فإذا كانت التسوية أعسر وجودا من الجمع بعد التفريق، ثم وصفوا الله تعالى بالقدرة على تسوية البنان، فإذا كانت فكيف أنكروا قدرته على جمع العظام بعد تفريقها؟ تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا.

جميع النسخ: يتلاشى. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠١ظ.

رم: هذه.

<sup>ٔ</sup> ر: وبجمع؛ ث: بجمع.

جميع النسخ: إذا وجد. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٠٢و.

ر: توقيتها؛ م: توفيتها.

سورة يس، ٧٩/٣٦.

ن: جعل

ر ت م: اقتصر.

ر ث م: نسوي.

ومنهم من يقول بأن الله تعالى لما لم يُسوّ بين بنان الإنسان، وسوَّى بين بنان الدواب ليصل إلى الأخذ والإعطاء وإلى التقديم والتأخير والقبض والبسط وأنواع المنافع التي مُحصّ بها من نحو ما يملكون بالبنان تسخير الدواب والأنعام، فعُلم بالتفريق بين الدواب وبينهم على أن البشر هم المقصودون بالمحنة وألا يتركهم سدى: لا يأمرهم ولا ينهاهم ولا يستأديهم شكر ما أنعم عليهم، وقد ائتمر البعض وعصى البعض، [ف] لا بد من دار أخرى للمحازاة. فالنظر في هذا يحمله على القول بالبعث والجزاء. ولأن الاستواء يقع في الابتداء والحمعُ بعد التفريق يكون عند الإعادة. والعقول يشهد على أن أمر الإعادة أيسر من أمر الابتداء فإذا لم يتعذر عليه الاستواء في الابتداء فأني يعسر عليه إعادة الجمع مع قدرته على الجمع في الابتداء. ولأنهم لما لم يُخلَقوا مستوية البنان فليعلموا أن في ترك الاستواء حكمةً، ولو كان الأمر على ما قدّروا أن لا البعث لكان ذلك يخرج على حد الحكمة، فيكون فيما ذكر تثبيت البعث والقولُ بالقدرة على جمع العظام بعد تفرقها وتفتتها. ۗ والله أعلم.

# ﴿ بَلْ يُرِيدُ الْإِنْسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ﴾ [٥]

وقوله عز وجل: بل يريد الإنسان ليفجر أمامه، قال أهل التفسير: يؤخر التوبة ويقدِّم المعصية، ويقول: سوف أتوب، فيأتيه الموت على شرّ حاله. وعندنا يخرج على وجهين. أحدهما جائز أن يكون ذكر الإرادة لا على تحقيقها، ولكن من فعل شيئا فعله على الإرادة والاختيار [٨٧١] فكني / بالإرادة عن الفعل، لأنها تقترن بالفعل، فيكون في ذكرها ذكر ألفعل، وهو كقوله عز وجل: وَمَا حَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ, وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ذٰلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا، ° ولم يظن أحد من الكفرة أن السماء والأرض خلقا باطلا الله ولكن تحلُّقهما خرج على الحكمة بالبعث والجزاء، ففي ترك القول بالبعث وصف بأن خلَّقهما للعبث ( والباطل ويؤدي إلى هذا، فيصير كأنهم قالوا ذلك وظنوا كذلك. فعلى هذا يحمل الأمر على الظن لا أن وجد منهم الظن في الحقيقة.

c = V

ر م: على جميع.

ر: وتفقتها؛ م: تفتنها.

ر ث م: وذكر.

سورة ص، ۲۷/۳۸.

ر ث م - ولم يظن أحد من الكفرة أن السماء والأرض خلقنا باطلا.

<sup>,</sup> ن: للعب.

فكذلك إذا فعلوا فعل الفجور وكان فعلهم على الإرادة والاختيار، فكأنهم أرادوا أن يفجروا أمامهم لا أن كانت الإرادة منهم متحققة لذلك مقصودا. وجائز أن يكون ذلك على تحقيق الإرادة، وذلك أن للشر والفجور سبلا من سلكها أفضت به إلى أن يستحق اسم الفجور، وللخير والهدى سبلا من سلكها أفضى به الأمر إلى أن يستحق اسم الير والتقوى؛ فإنما صار إلى الفجور وإلى أنواع الشرور بسلوكه ذلك السبيل وصار مريدا من هذه الجهة.

ثم قوله: أهاهه، يحتمل وجهين. أحدهما فيما بقي من عمره، لأنه يترك الاستهداء والاسترشاد ويمضي على العادة التي عود نفسه على ذلك من الشرور والضلال. ويحتمل أن يكون الأمام هو يوم القيامة. ثم قال في موضع: وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا تَقِيلًا، فعد وَكَر ذلك اليوم بالأمام والوراء جميعا، فيكون قوله: وَرَاءَهُمْ، أي وراء الأوقات التي خلت ومضت. فعلى اعتبار الإضافة إلى الأوقات الماضية يكون يوم القيامة وراءها، وعلى اعتبار الإضافة إلى ذلك الفاجر يكون أماما، لأنه يكون أماما والوراء جميعا. ثم ذكر الفحور ولم يذكر الكفر -وإن كان الإنسان الذي يريد أن يفجر أمامه كافرا- لأن في ذكر الفحور تعييرا وتشيينا، إذ هو اسم للتعيير خاصة وليس في نفس الكفر تعيير إذ كل أحد مؤمنا كان أو كافرا مؤمن بشيء كافر بشيء، فالكفر من حيث اسمه لم يصر قبيحا بل معناه ما قبّح فكان الفحور أبلغ في التعيير من الكفر فسمي به. والغه أعلم.

وقال أبو بكر [الأصم]: معنى قوله: [بل] يريد [الإنسان] ليفجر أمامه، أي يريد أن يعاين يوم القيامة ويعلم به أنه متى هو، تفسيره على إثره قوله عن وجل: يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، ' أي يريد أن يعلمه بسؤاله: متى هو؟ فأخبر أنها تقوم إذا بَرِقَ الْبَصَرُ وَتَحْسَفَ الْقَمَرُ. ' الوالله أعلم.

۱ م: كأنهم.

ر ثم – به.

رم: بها.

أ سورة الإنسان، ٢٧/٧٦.

المجميع النسخ: بعد. والتصحيح من *الشرح، ورقة ٢٠١*و.

ث - إلى الأوقات الماضية يكون يوم القيامة وراءها وعلى اعتبار الإضافة.

<sup>·</sup> جميع النسخ: تعيير وتشيين. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٢ظ.

جميع النسخ: فالكافر. والتصحيح من المرجع السابق.

ميع النسخ: وقوله. والتصحيح من المرجع السابق.

١٠ الآية التالية.

أ من الآيتين ٧ و ٨ من هذه السورة.

#### ﴿يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ ﴾ [٦]

وقوله عز وجل: يسأل أيان يوم القيامة، سؤاله هذا سؤال تعنت واستهزاء لما ذكرنا أنه ليس في تعرف وقت كونه مزجر ولا مَزغَب، وإنما يقع الزجر والرغبة بتذكير الأحوال التي تكون في ذلك اليوم و لم يُوقِفهم على ذلك الوقت متى يكون، إذ ليس في معرفة وقته كثيرُ حكمة، فيجيبهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بجواب الحكماء لا أن يجيبهم بجواب مثلهم.

#### ﴿فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ ﴾ [٧]

وقوله عز وجل: فإذا بَرِق البصو، قيل دُهش وتحير. ثم اختُلف بعد هذا. فمنهم من صرف هذا إلى حالة الموت، ومنهم من ذكر أن هذه الأحوال تكون يوم القيامة. وإلى أي الحالين صرف التأويل فهو مستقيم، لأن المنكر بالبعث إذا جاءه أبأس الله تعالى ورأى ما حل به من الأهوال أيقن ابالبعث وعلم به. ثم إن كان المراد به حالة الموت فقوله عز وجل: فإذا برق البصر وَ يَحسَفُ الْقَمَرُ وَ جُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ، اليخرج على التمثيل ليس على التحقيق، لأن بصره إذا دهش وتحير صار بحيث لا ينتفع ببصر الوجهه ولا ببصر أقلبه، لا يرى ضوء القمر، فيصير القمر كالمنحسف وتصير الشمس والقمر كالمحموعين، ولا يرى ضوء الشمس ولا نور القمر، فيصير النهار عليه ليلا والليل نهارا شُغلا عمل به من البلايا والأهوال.

<sup>&#</sup>x27;ر:تعرفة.

<sup>·</sup> جميع النسخ: مزجرا ولا مرغبا. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٢ظ.

جميع النسخ: يكون. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: يكون في ذلك اليوم و لم يوفقهم. والتصحيح من المرجع السابق.

ر: حكمه.

ر: وهش.

تجيع النسخ: يكون. والتصحيح من المرجع السابق.

ن: إذا حده.

ر ن م: من الأحوال.

<sup>&#</sup>x27; ر: أتقن.

١١ الآيتان التاليتان.

<sup>`</sup> ر: يبصر.

۱۳ ن ث م: ولا يبصر.

أجميع النسخ: ويصير.

وهو' كما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه' قال: «الدنيا سحن المؤمن وجنة الكافر»، " والآخرة جنة المؤمن وسبحن الكافر. وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه». \* فصرفوا تأويل هذين الخبرين إلى حالة الموت. وذلك أن الكافر يعاين في ذلك الوقت ما أُوعِد من الأهوال والشدائد، فكره مفارقة روحه من جميده لئلا يقع في تلك الأهوال والشدائد وتصير° الدنيا له في ذلك الوقت كالجنة لا يحب مفارقتها. والمؤمن إذا عاين ما وعد له من البشارات وأنواع الكرامات ودّ الخروج من الدنيا ليصل إلى ما أُعِدّ له، فيصير الدنيا عليه كالسحن في ذلك الوقت، فيكون هذا كله على التمثيل من الوجه الذي ذكرنا. وإن كان ذلك على يوم القيامة فهو على تحقيق الخشف وجمع الشمس والقمر. \*

ثم قوله عز وجل: فإذا برق البصر، / قال بعضهم: إذا شَخَص البصر نحو الداعي يوم القيامة، وهو كقوله عز وجل: لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَارُ، ^ فيشخص ^ ببصره إلى الداعي، لأنه قد علم أن الذي حل به من بأس الله تعالى هو لامتناعه عن الإجابة للداعي `` في هذه الدنيا، فيتسارع يوم القيامة في إشخاص بصره إلى الداعي ابتدارا منه إلى إجابة الداعي.

#### ﴿وَخَسَفَ الْقَمَرُ ﴾ [٨]

وقوله عز وجل: وخسَفَ القمر، أي ذهب ضوءه ونوره. ففيه أن العالم في ذلك اليوم يغير ويبدَّل، كقوله تعالى: يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ، `` وقال: وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً، ` وقال: يَنْسِفُهَا رَبِّي نَشْفًا فَيَذَوُهَا قَاعًا صَفْصَفًا. ` ا

رم: وهي.

ر ث م – أنه.

مسن*د أحماء بن حنبل،* ٣٢٣/٢؛ وصحيح مس*لم،* الزهد والرقائق ١؛ وسن*ن ابن ما*جة، الزهد ٣.

مسناد أحماد بن حنبل، ٢/ ٤٢٠) وصحيح البخاري، الرقاق ٤١؛ وصحيح مسلم، الذكر ١٤-١٨.

ر ن: ويصير.

ورد هنا قسم من تفسير الآية ١٥ متقدما عن موضعه فنقلناه إلى هنالك. انظر: ورقة ٨٧١و/سطر ٣٨–٣٩.

<sup>﴿</sup>ولا تحسبَنَّ الله غافلا عما يعمل الظالمون إنما يؤخرهم ليوم تشخص فيه الأبصار﴾ (سورة إبراهيم، ٢٧/١٤). ر ث م: فتشخص.

ن + علم أن الذي حل به من بأس الله تعالى هو لامتناعه عن الإجابة.

سورة إبراهيم، ١٤/٨٤.

۱۲ سورة الكهف، ۲۸/۱۸.

١ ﴿ وِيسَالُونَكَ عَنِ الْجَبَالُ فَقُلْ يَسِفُهَا رَبِّي تَشْفَا فَيْذَرَهَا قَاعًا صَفْصَفًا﴾ (سورة طه، ٢٠/٥٠١–١٠٦).

#### ﴿وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾ [٩]

وقوله عز وجل: وجمع الشمس والقمر، ففيه أن سلطانهما يذهب فلا يعملان عملهما بعد ذلك. ثم من الناس من زعم أنهما يُجمعان يوم القيامة كالبعيرين القريبين أو كالثورين القريبين، فيُلقّيان في النار ويعذبان بها. وذكر عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه أنكر هذا وقال: إنهما خَلقان لله تعالى طائعان له عز وجل، ألا ترى إلى قوله تعالى: وَسَخّرَ لَكُمُ الشّمْسَ وَالْقَمَرَ دَائِيَيْنِ، ثَيْداً بَانِ في طاعة الله تعالى، ومن كان هذا وصفه فلا يجوز أن يعذب. وعندنا أن إلقائهما إن ثبت فهما يلقيان في النار ليعذّب بهما غيرهما، وهم الذين عبدوهما من دون الله تعالى، وذلك كقوله عز وجل: إنّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله حَصَبُ جَهَنّم. ألاّية، ومعلوم بأن الأصنام التي عبدت من دون الله لا تعذب النار ولكنها تجعل حصبا ونارا يعذب بها من عبدهما. أن وقال الله تعالى: وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النّارِ إِلّا مَلائكَةً " ولا يجوز أن يكون الملائكة يمسهم أذى النار بل هم الذين يعذّبون. فعلى ذلك الشمس والقمر إن ثبت أنهما يلقيان ليعذب بهما من عبدهما لا أن يعذبا بأنفسهما. والنه أعلم.

#### ﴿ يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَوْمَئِذٍ أَيْنَ الْمَفَرُ ﴾ [١٠]

وقوله عز وجل: يقول الإنسان يومئذ أين المفر، فحائز أن يكون قوله أين المفر، على طلب الحيلة أن كيف أحتالُ إلى أن أَفِرَ وإلى من ألتجئ لِأُخَلَّص ُ من بأس الله وعذابه.

ن: ولا يعملان.

ر: فيلقان، م: فيلقاك.

ر ن م: عنه.

أ قارن بما ورد في الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٩٧/١٩.

سورة إبراهيم، ٣٣/١٤.

<sup>.</sup> ن - مذا.

ن: فيهما.

<sup>ً</sup> سورة الأنبياء، ٩٨/٢١.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: لا يعذب. والتصحيح من *الشرح، ورقة ٢٠٦*ظ.

١٠ جميع النسخ: يجعل. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ٔ</sup> ث: من عبدها.

۱۱ سورة المدثر، ۳۱/۷٤.

۱۳ م: تلقيان.

۱۱ ن ث: لا يخلص.

و يحتمل أن يكون قوله: أين المفر، أي ليس لي الموضع فرارٍ عما حل بي، لإيقانه أن ليس له مفر. وجائز أن يكون هذا كله عند الموت على ما ذكرنا.

\* وقوله عز وجل: يقول الإنسان يومئذ أين المفر، يحتمل أن يكون قوله عز وجل: ٥٧١١ سمم المن المعفر، أي ليس لي موضع فرار عما حل بي، أو يقول: إلى أين أفر وإلى من ألتجئ لأتخلّص من العذاب. والله أعلم.\*

#### ﴿كَلَّا لَا وَزَرَ﴾[١١]

وقوله عز وحل: كلا لا وزر، ذكر أهل التأويل أن الوزر هو الجبل " بلغة حمير. وذكر عن الحسن قال: كانت العرب يُخيف " بعضها بعضا " ويُغِير " بعضها على بعض، ' فكان يكون الرحلان في ماشيتهما فلا يَشعُران حتى يَرَيا نواصي الخيل، فيقول أحدهما لصاحبه: الوزّر الوزّر يعني الجبل. ' فكأنه يقول: ليس لهما إذ ذاك ' تفرُّح ولا تَسَلِّ من الأحزان أن كما يتسلى من يأوي إلى الجبل " في الدنيا عن بعض ما يحل به من الإفزاع. وقيل: الوزر الملحأ.

<sup>ً</sup> جميع النسخ: أي ليس في. والتصحيح من *الشرح، ورقة ٢٠٣و.* 

ز م - لي.

<sup>ً</sup> رام: المرفر.

<sup>\*</sup> ورد ما بين النجمتين متقدما عن موضعه فأخرناه إلى هنا. انظر: ورقة ٨٧١و/ سطر ٣٨-٣٩.

جميع النسخ: الخيل. والتصحيح من المرجع السابق.

الوَزَر: الجبل المنبع. وفي التنزيل العزيز ﴿كلا لا وزر﴾، قال أبو إسحاق: الوزر في كلام العرب الجبل الذي يلتحاً إليه، هذا أصله (*لسان العرب*، «وزر»). عن الضحاك في قوله: ﴿لا وزر﴾ قال: لا وزر يعني الجبل بلغة حمير (ا*لدر المنثور* للسيوطي، ٢٦/٨).

ر: فإن كانت العرب يحيف.

<sup>&</sup>lt;sup>^</sup> ث ن م + فكان.

۹ ر م: ويفر، ت: ويغتر.

۱۰ ر ث م: بعضها بعضا.

<sup>&</sup>quot; عن الحسن في قوله: ﴿كُلا لا وَزَرَ﴾ قال: كانت العرب يخيف بعضها بعضا، قال: كان الرجلان يكونان في ماشيتهما، فلا يشعران بشيء حتى تأتيهما الخيل، فيقول أحدهما لصاحبه: يا فلان! الوَزَرَ الوَزَرَ، الحَبَلَ الحَبَلَ الحَبَلَ (تفسير الطبري، ٢٢٦/٢٩).

۱۲ ر: إدراك.

ر ث م: يفرح ولا يسلي؛ ن: تفرح ولا تسلي. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٣و.

ا ر ث: من الآخران.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup>° ر ث م: إلى الخيل.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ر: الموزر.

#### ﴿إِلَى رَبِّكَ يَوْمَئِذٍ الْمُسْتَقَرُّ ﴾ [١٢]

[وقوله تعالى: إلى ربك يومئذ المستقر، أي مستقرهم إلى ما كانوا يوعدون في الدنيا، كقوله: مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ، ' أو إلى ما شاء ربك يومئذ مستقرهم. والله أعلم]. '

#### ﴿ يُنَبَّأُ الْإِنْسَانُ يَوْمَئِذٍ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرَ ﴾ [١٣]

وقوله عز وحل: ينبأ الإنسان يومئذ بما قدم وأخر، فتأويله أنه يُنبًا مِن أول ما عمل إلى آخر ما انتهى إليه عمله، كقوله: لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةٌ وَلَا كَبِيرَةٌ إِلَّا أَحْصَاهَا، وقال بعض أهل التأويل: بما قدم من أنواع الطاعة وما أخر من حق الله تعالى من اللوازم التي كانت عليه. وقال بعضهم: بما أعلن وأسرّ، وقال بعضهم: بما قدم في حياته من أعمال وما أخر، أي ما سَن من سنة فاستُن بعد موته. وقد ذكرنا أنه باللطف من الله تعالى ما يَعلم بالذي قدم من الأعمال وأخرها، فيتذكر بذلك حتى يصير ما كُتب في الكتاب حجة عليه، وإلا فالمرء في هذه الدنيا إذا كتب كتابا ثم أتت عليه مدة لم يتذكر جميع ما كتّب فيه ولا وقف على علم ذلك.

#### ﴿بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةُ ﴾ [١٤] ﴿وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ ﴾ [١٥]

وقوله عز وجل: بل الإنسان على نفسه بصيرة ولو ألقى معاذيره، هذا يخرج على وجهين. أحدهما حائز أن يكون أراد بهذا في الدنيا أن الإنسان بصير بعمل نفسه وإن حادل عنها أنه لم يفعل ذلك وأسرَ فلك عن الناس وإن ألقى معاذيره، ' أي أرخى الستور بما كسبت نفسه، والمعذار هو السِّتر. والوجه الثاني أن يكون في الآخرة وهو يحتمل وجهين.

<sup>&#</sup>x27; ﴿قَالَ لَا تَحْتَصُمُوا لَدَيُّ وَقَدْ قَدَّمَتَ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدُ مَا يَبِدُلُ القَولُ لَدِي وَمَا أَنَا يَظْلَامُ لَلْعِيدُ﴾ (سورة ق، ٢٨/٥٠−٢٥).

<sup>ً</sup> الزيادة م*ن الشرح، ورقة ٣٠٣و.* 

<sup>ٔ</sup> ر: ينبؤا.

أ سورة الكهف، ٤٩/١٨.

ر: واستر.

<sup>&</sup>quot; رنم – أي.

<sup>`</sup> ن: للطف. `

<sup>&#</sup>x27; ر: عليه.

<sup>&</sup>quot; ر: واس<del>ت</del>ر.

۱۰ م + هذا يخرج على.

أحدهما أن الإنسان وإن كان يعتذر يوم القيامة، بقوله تعالى: وَاللهِ رَبِنَا مَا كُتَا مُشْرِكِينَ، ' وقال: يَوْمَ يَبْعَتُهُمُ اللهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ، ' فيُقدمون على الحِلف اعتذارا منهم، على العلم منهم أنهم مبطلون في جدالهم. والثاني أن يكون معنى البصيرة الشاهد، أي إن الإنسان على نفسه شاهد يوم القيامة بسوء أفعاله وإن ألقى معاذيره أي وإن ستر على نفسه شهدت عليه جوارحه. وذلك نحو قوله تعالى: اللَيْوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْرِبُونَ، " وقوله عز وجل: شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ، الآية.

فإن قيل: الإنسان مذكر كيف وصف بالبصيرة ملفظة التأنيث بقوله: بل الإنسان على نفسه بصيرة، ولم يقل: بصير.

فجوابه من أوجه. أحدها ما قيل: إن الإنسان تسمية جنس فيه الجماعة لا أن تكون تسمية للشخص الواحد فقط، ألا ترى إلى قوله: وَالْقَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي مُحْسْرٍ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ، ' استثنى الذين آمنوا من قوله: إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي مُحْسْرٍ، ولا يستثنى الحماعة من الواحد؛ وكذلك قوله عز وجل: / لَقَدْ حَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُويمٍ ثُمَّ [۲۸۸٥] رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا، ' فاستثنى الذين آمنوا من الإنسان. فثبت أن الإنسان تسمية ' جنس والحنس جماعة ويكون الجماعة مضمرة فيه، كأنه قال: إن جماعة الناس على أنفسهم بصيرة، فيكون قوله: بصيرة، راجعا إلى الجماعة. والله أعلم. وجواب ثانٍ "

<sup>﴿</sup> ثُم لَم تَكُن فَتَنتَهُم إِلَّا أَنْ قَالُوا وَاللَّهُ رَبَّنا مَا كَنَا مَشْرَكِينَ ﴾ (سورة الأنعام، ٢٣/٦).

سورة المحادلة، ۱۸/٥٨. رم – على العلم منهم.

ر م – على العلم منهم.

ر ث م - شاهد يوم القيامة بسوء أفعاله وإن ألقى معاذيره أي وأن ستر على نفسه.

<sup>°</sup> سورة يس، ٣٦/٥٦.

سورة فصلت، ۲۰/٤١.

ر: فإن قال.

ن: بالبصير.

<sup>ً</sup> ر ث م: لا أن يكون.

ا سورة العصر، ١/١٠٣.

ا سورة التين، ١٩٥٥–٦.

۱۲ ث: يسميه,

۱۳ ن: ثاني.

والهاء قد تدخل في خطاب المذكر عند الوصف بالمبالغة كقولك: فلان علامة ونسابة وراوية للشعر وبالغة في النحو. والثالث أن الإنسان تسمية ما تراه بجوارحه كلها من الأيدي والأرجل والسمع والبصر والرأس وغير ذلك و[فيها] نفس أمارة بالسوء، فتصير حوارحه كلها بصيرة أي شاهدة عليه بما قدم وأخر. وحائز أن يكون هذا على الإضمار فيكون قوله: بل الإنسان على نفسه بصيرة، أي نفس الإنسان بصيرة بما عملت.

ثم من الناس من يثبت للجوارح العلم بما كسبت نفسه حتى تصير شاهدة عليه يوم القيامة، بقوله: يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ، ولو لم يكن لها العلم بما قدمت نفسه لكانت لا تشهد بما لا تعلم. وليس الأمر عندنا على ما زعموا، لأنها لو علمت بذلك لكان صاحبها يصل إلى العلم من جهتها، ألا ترى أن القلب لما ثبت له المعرفة وقع لصاحبه العلم من جهته، وكذلك السمع لما جعل فيه السمع وقع لصاحبه علم المسموع به، ولما كان بعينه يُبصر الأشياء كان علم البصر واقعا من جهتها. فلما لم يقع له العلم بيديه ولا برجليه ولا بشيء من جوارحه سوى القلب عُلم أنه لا حظ لها في المعرفة. ولكن جعلت هي شاهدة وحجة يوم القيامة تشهد على صاحبها بما يحدث الله تعالى فيها علما ضروريا بذلك لا أن كان لها علم بالذي شهدت قبل ذلك، كما جعلت تَطوقة " في ذلك الوقت لا أن كان النطق فيها موجودا من قبل. والنه أعلم.

#### ﴿لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ﴾[١٦]

وقوله عز وجل: لا تحرك به لسانك لتعجل به، هذا كلام مبتدأ منفصل عن الأول. وذكر أهل التأويل أن حبريل عليه الصلاة والسلام كان إذا أتى نبى الله صلى الله عليه وسلم بالوحى

جميع النسخ: قد يدخل. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٢و.

ب جميع النسخ: ما يراه. -

ر ن: بخوارجه.

الزيادة من المرجع السابق.

جميع النسخ: فيصير.

ن: يصير.

<sup>·</sup> سورة النور، ٢٤/٢٤.

<sup>&#</sup>x27; ث م: من جهة.

ن: يشهد.

ا رم: نطقه.

فكان لا يفرغ من آخر الآية حتى يعود نبي الله عليه الصلاة والسلام في أولها مخافة النسيان؛ على ما عليه عرف الخلق أنهم إذا أرادوا وعي الكلام وحفظه كرروه بالسنتهم كي يضبطوه ولا يَنْسَوْه في فكان النبي صلى الله عليه وسلم يفعل كذلك حشية النسيان، فنهي عن ذلك بقوله: لا تحرك به لسائك لتعجل به، وهو كقوله: وَلا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وهذا عندنا مما لا يجوز أن نشهد على رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يحرك لسانه قبل بحيء هذه الآية ويستذكره المخافة النسيان إلا بأخبار متواترة، لأن هذا في حق الشهادة على رسول الله صلى الله عليه وسلم [ليس في حق العمل، ولا يسوغ لأحد الشهادة على رسول الله على رسول الله على واحد فلا. ولا يقال رسول الله كان يفعل كذلك إلا بتواتر الأخبار، فأما إن ثبت بخبر واحد فلا. ولا يقال بأنه لو لم يتقدم منه التحريك لكان لا معنى للنهي، فإنه ليس فيه ما يُشت مقالتهم ويصحح تأويلهم ويُسوغ لهم الشهادة؛ لأنه يستقيم في الابتداء أن ينهي فيقال: لا تحرك به لسانك ولا تفعل كذا، وإن لم يسبق منه ارتكاب ذلك الفعل ولا تقدم الله تحرك به لسانك، وقوله: ولا تفعل كذا، وإن لم يسبق منه ارتكاب ذلك الفعل ولا تقدم الله تحرك به لسانك، وقوله: ولا تغمل بالقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ، الله على النهي. فكيف وهو يحتمل معنى آخر غير النهي وهو أن يكون هذا على البشارة له بالكفاية، أن " فد كُفيت مئونة" الاستذكار للتحفظ. النهي وهو أن يكون هذا على البشارة له بالكفاية، أن " فد كُفيت مئونة" الاستذكار للتحفظ.

ر: لا يفزع؛ ن: ما يفرغ.

<sup>َ</sup> جميع النسخ: حتى يقول. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٣ظ.

ر: دعي.

جميع النسخ: كرروها. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: يضيطوها. والتصحيح من المرجع السابق.

تسجيع النسخ: ولا ينسوها. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: ذلك.

سورة طه، ۲۰/۲۰.

<sup>&</sup>lt;sup>۹</sup> ن – نما.

<sup>٬</sup> ر ث ن: أن يشهد.

١١ ر ث م: ويتذكره؛ ن: وسنذكره. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ الزيادة من المرجع السابق.

۱۳ ن: ولا يتقدم.

ا سورة طه، ۲۰/۲۰.

۱۰ ن م: إذ.

١٦ ن: معونة.

وهذا من عظيم آيات الرسالة أن السورة تلقَى عليه فيحفظها كما هي مما يشتد على الناس حفظه وقراءته إلا أن يتكلفوا ويجتهدوا في ذلك. فيعلم بهذا أن الله عز وجل هو الذي أقدره على ذلك وجعله آية من آياته. **والله أعلم**.

ثم الأصل أن من ألقي إلى آخر كلاما متتابعا نظر في ذلك الكلام، فإن كان القصد منه تحفظ عين الكلام فإن المخاطب به لا ينتظر فراغ المتكلم عن ذلك الكلام بل يشتغل بالْتِقَانِه في أول ما يسمع ۚ وتحفَّظه ۚ ساعةَ ما يُلقَى إليه، كما يُنشَد بين يدي آخر شعر وأراد الآخر أن يحفظ ذلك الشعر ويَعِيّه، \* فهو لا ينتظر فراغ المنشد° عن شعره بل هو يأخذ بالتقانه في أول ما يسمع منه، إذ الغرض من الأشعار حفظ أعينها دون معانيها، ألا ترى أن الألفاظ إذا حذفت منها [حرف] تحرجت عن أن تكون شعرا. وأما إذا لم يكن القصد من الكلام ضبط عينه وإنما أريد به تفهم^ ما أودع فيه من المعني فالعادة في مثله الإصغاء إلى آخر الكلام للفهم معناه وما يراد به. ألا ترى أن من كتب إلى آخر كتابا فإن المكتوب إليه يقرأ الكتاب من أوله إلى آخره ليع ف مراد الكاتب ' لا أن يشتغل ' بضبط ما أو دع فيه من الألفاظ، إذ ليس يُقصَد بالكتابة إلى حفظ الألفاظ، فإذًا كان المراد يتوجه من الكلام إلى ما ذكرنا. ثم القرآن قصد به الوجهان جميعا: [٨٧٧] ضبط حروفه ونظمه / وتعرّف ١٦ ما أُودع فيه من المعاني، إذ صار حجة بنظمه ولفظه وبالمعاني المودعة فيه. فقيل: لا تعجل بتحريك اللسان كما يفعل من يريد الْتِقان الكلام الذي يلقي إليه، فإنكً " وإن أحوجت إلى حفظ نظمه وحروفه فقد كُفِيتَ " حفظه بدون تحريك اللسان.

ر ث م - في أول ما يسمع.

ن: ويحفظه.

ر م: وبعثه.

الزيادة من *الشرح، و*رقة ٣٠٣ظ.

جميع النسخ: يكون. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: يفهم؛ ن: تفهيم. والتصحيح من المرجع السابق.

ث - ضبط عينه وإنما أريد به تفهم ما أودع فيه من المعنى فالعادة في مثله الإصغاء إلى آخر الكلام.

١٠ جميع النسخ: الكتاب. والتصحيح من المرجع السابق.

١١ ن + لا أن يشتغل.

١٢ جميع النمخ: ويعرف. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ ن: التي يلقى إليه وإنك.

۱۱ ن + نظمه.

وحائز أن يكون نُهي عن تحريك اللسان والمبادرة إلى حفظه قبل أن يُقضَى إليه بالوحي لما فيه من ترك التعظيم لمن لمين يأتيه بالوحي، فأمر أن يصغي إليه سَمْعه ويستمع إلى آخره تعظيما للذي أتاه اللوحي وتوقيرًا له.

ثم هذه الآية تنقص على الباطنية قولهم، لأن من قولهم أن القرآن لم يُنزل على رسول الله صلى الله على وله الله صلى الله عليه وسلم مؤلَّفا منظوما بل أنزل على قلبه كالخيال، فصوره بقلبه وألفه بلسانه فأتى بتأليف عجز الآخرون عن أن يألفوا مثله.

ونحن نقول: بل أنزل هذا القرآن مؤلفا منظوما على رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يكن التأليف من فعله. والذي يدل على صحة مقالتنا قوله تعالى: لا تحرك به لسانك، لأن التأليف لو كان من فعله عليه السلام لكان لا يوجد منه تحريك اللسان وقت ما نزل عليه، لأنه إذا كان كالمخيال فهو يحتاج إلى أن يصوره في قلبه ثم يصل إلى التأليف بعد التصوير ويتأتّى له العبارة باللسان، وإنما يقع التحريك من مؤلف منظوم. ثبت أنه أُنزل هكذا مؤلفا منظوما. واثناني أنه قال: وَلَقَدْ تَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُ لِسَانُ الَّذِي يُلْجِدُونَ إِلَيْهِ مَعْضَى وَهُذَا لِسَانُ الَّذِي يُلْجِدُونَ إِلَيْهِ الْمَعْمِيُ وَهُذَا لِسَانٌ عَرَبِيً مُبِينٌ، فهذه الآية نفت طعن الولئك الكفرة الذين زعموا الله أن أغربي وهذا القرآن عربي، هذا ليس المستقيم أن يعلمه ذلك البشر ولسانه غير هذا اللسان؟ ولو كان هذا القرآن وقت ما أنزل كالحيال لكان ذلك الطعن قائما، لأنه كان يؤلفه ويجمعه باللسان العربي وإن علم بالأعجمية لما قدر أن يؤلفه وينظمه بعد أن كان خيالا باللسان العربي.

ر: العظيم بمن؛ ث م: بمن.

<sup>ْ</sup> ث + إليه.

<sup>ٔ</sup> ر ث م: أتاها.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م: لوحي. .

ث م: ويأتي.

<sup>،</sup> ر د م: نزل.

م جميع النسخ: هذا. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٢٠٤و.

سورة النحل، ١٠٣/١٦.

۱۰ ن: يعتطعن.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> ر ث م: يزعمون.

١٦ ث - ليس.

#### ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴾ [١٧]

وقوله عز وحل: إن علينا جمعه وقرآنه، فقوله: علينا، يخرج على أوجه ثلاثة. أحدها: إن علينا في حق الوعد بحثته وقرآنه، لأنه قد سبق منا الوعد في الكتب المتقدمة بإنزال هذا القرآن وإرسال هذا الرسول، فعلينا إنجاز ذلك الوعد ووفاؤه؛ أو علينا في حق الحكمة جمعه، لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر بتبليغ الرسالة ولا يتهيأ له ذلك إلا بعد أن يُجمع له فيؤديه إلى الخلق. ولأن الله تعالى حكيم في فعله، وفعله موصوف بالحكمة وإن لم نعرف نحن وجه الحكمة في فعله. وجائز أن يكون قوله: إن علينا جمعه، في حق الرحمة والرأفة على الخلق لا أن يكون ذلك حقا لهم قبتله تعالى، وهو كقوله تعالى: وَلَئِنْ شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي على الخلق لا أن يكون ذلك حقا لهم قبتله تعالى، وهو كقوله تعالى: وَلَئِنْ شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي على عباده وفضلا. وقوله عز وحل: وقرآنه، أي قراءته وتسميته قرآنا، كما قيل: في تأويل على عباده وفضلا. وقوله عز وحل: وقرآنه، أي قراءته وتسميته قرآنا، كما قيل: في تأويل قوله: وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ، لا أي جعلناه فرقانا.

## ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ [١٨]

وقوله عز وحل: فإذا قرأناه فاتبع قرآنه، أي جمعناه في قلبك، أو جمعنا حدوده وما أودع فيه من المعاني، أو جمعناه بعد أن فرقناه في التنزيل. وقوله تعالى: فاتبع قرآنه، اتباعه يكون بأوجه في أن يبلغه إلى الخلق ويعلّم أمته ويتبع حلاله ويجتنب حرامه وغير ذلك.

#### ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ [١٩]

وقوله: ثم إن علينا بيانه، حائز أن يكون قوله: علينا بيانَه، أي بيانَ ما أنزلناه اليك بحملا. فيكون بيانه في تعريف ما هو بحق الإتمام وما هو في حق الجواز وما هو في حق التحسين والتزيين،

ر ث م – فقوله علينا يخرج على أوجه ثلاثة أحدها أن علينا في حق الوعد جمعه وقرآنه.

۲ ر ث م – جمعه.

<sup>ً</sup> ر ث م – إلى.

ن - وفعله موصوف بالحكمة وإن لم نعرف نحن وجه الحكمة في فعله.

<sup>&</sup>quot; ﴿ وَلَنَنْ شِنْنَا لَنَدْهِبَنَ بِالذِي أُوحِينَا إِلِيكُ ثُم لا تَجَدَّ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكَيلاً إِلا رحمةً مِن ربك إِنْ فضله كان عليك كبيراً ﴾ (سورة الإسراء، ٨٦/١٧-٨٧).

ر: أي قرابة.

 <sup>﴿</sup> وَقَرْآنَا فَرَقْنَاهُ لَتَقَرَّأُهُ عَلَى النَّاسُ عَلَى مُكْتُ وَنَزَّلْنَاهُ تَنزيلاً ﴾ (سورة الإسراء، ١٠٦/١٨).

<sup>&#</sup>x27; رام: ما أنزلنا.

لأن الفرائض لها شعب وأركان وحواش، أو نقول: فيها فرائض ولوازم وآداب وأركان. [فإن كان] على هذا ففيه منع تعليق الحكم بظاهر المحرج، لأنه لو كان متعلقا به لكان البيان منقضيا بنفس المُنْزَل، فلا يُحتاج إلى أن يبيّن، وفيه دلالة تأخير البيان عن وقت قرع الخطاب السمع. ويحتمل أن يكون قوله تعالى: علينا بيانه، أي بيان ما هو بحق الكيانات والنتائج منها، وما هو بحق الأصول والفروع، وما هو بحق المقصود. فيبين لرسوله عليه السلام معنى الأصول والكيانات ليتعرّف به فروعها ونتائجها ويبين لمن بعده ممن حاهد في الله حق جهاده ويهديه، لذلك قال الله تعالى: وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيّنَهُمْ سُبُلَنَا. `` أو يكون قوله: ثم إن علينا بيانه، في أن نحفظك و نعصمك '` من الناس لتتمكن '` من تبليغ ما أنزل إليك إلى الخلق و تبين لهم.

ووجه آخر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث إلى كل من كان شاهدا من الخلائق [ومن كان منهم غائبا من الإنس والجن إلى كل من يَحْدُث من الحلائق] ١٢ إلى يوم التّنادي ١٤ ثم لم يمكن من تبليغ الرسالة إلى كل أحد مما ذكرنا بنفسه، فكأنه ضَمِن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم التبليغ إلى الخلائق كافةً بما شاء جل جلاله: إما بتسخير ١٥ الرواة والحفاظ والعلماء ليبلّغوا ١٦ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ما أُذِي إليهم، أو يكون قوله:

<sup>ٔ</sup> ن: وحواسي.

<sup>ً</sup> الزيادة م*ن الشرح، ورقة ٢٠٤و.* 

ن: مقتضيا.

أللم جميع النسخ: وقوع. والتصحيح من المرجع السابق.

ر ث م: الكنايات.

ت ن: والتبالح.

<sup>·</sup> جميع النسخ: فتبين. والتصحيح من المرجع السابق.

ا ر ث م: والكنايات.

ن: وتبين.

۱۰ سورة العنكبوت، ۲۹/۲۹.

۱۱ جميع النسخ: في أن يحفظك ويعصمك. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ ر ت م: ليمكن؛ ن: لتمكن. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٠٤ظ.

١٢ الزيادة من المرجع السابق.

١٤ جميع النسخ: التناد. والتصحيح من المرجع السابق.

١٥ جميع النسخ: إما تسخير. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۳ ر م: لتبلغوا.

ثم إن علينا بيانه، أي بيانَ المحق من المبطل والولي من العدو، وذلك يكون يوم القيامة، فيعرف الأولياء بما يُحَيَّوْنَ من الكرامات ويَتبيَّن الأعداء والمبطلون بما يحل بهم من الحساب وأنواع العذاب.

#### ﴿كَلَّا بَلْ تُحِبُونَ الْعَاجِلَةَ﴾[٢٠] ﴿وَتَذَرُونَ الْآخِرَةَ﴾[٢١]

[3447]

وقوله عز وجل: كلا / بل تحبون العاجلة، فقوله: كلا، ردع ومنع عما سبق منهم. وفي قوله: بل تحبون العاجلة، إبانة أن الذي حملهم على ما هم فيه من الحسبان أن العظام لا يُجمع وأن البعث ليس بشيء [إزاء] حتِهم العاجلة. وذلك أنهم أُولعوا بالعاجلة وأحبوها حبا أنساهم عن الإيمان بالآخرة أو عن النظر في الحجج والبراهين التي لو أمعنوا النظر فيها أذتهم إلى القول بالبعث، وحتى صاروا إلى أن لا يرجوا الآخرة، كقوله: إنَّ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا. ۗ الآية.

#### ﴿وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ ﴾ [٢٦] ﴿إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [٢٣] ﴿وَوُجُوهُ يَوْمَئِذٍ بَاسِرَةٌ ﴾ [٢٤] ﴿تَظُنُّ أَنْ يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ﴾ [٢٥]

وقوله عز وجل: وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ووجوه يومئذ باسرة. ففيه بيان ما ينتهي إليه عواقب من التزم طاعة الله تعالى وآمن بالبعث والحساب وبيانُ ما ينتهي إليه عواقب من تولى عن طاعته. فقوله: وجوه يومئذ ناضرة، حائز أن يكون أريد بها نفس الوجوه، وحائز أن يكون أريد بها الأنفس وتكون وتكون الوجوه كناية عنها. والذي يدل على أنه أريد بها الأنفس لا أعينها قوله: ووجوه يومئذ باسرة تظن أن يفعل بها فاقرة. والوجوه لا تظن ذلك ولا تعلم "به، فثبت أن ذكر الوجوه على الكناية لا أن أريد بها أعينها. فهذا التأويل أملك، والتأويل الأول] أوفق بما يقتضيه ظاهر اللفظ. وإنما صلح أن تكون الوجوه كناية عن الأنفس وذلك أن النفس إذا تلذذت بأمر ونالت شهوتها ظهر سرور ذلك في وجهه.

ر م: ويبين؛ ن: وتبيين.

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: ما يحل. والتصحيح م*ن الشرح،* ورقة ٢٠١٤ظ.

<sup>ً ﴿</sup>إِنَّ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بَالْحِيَاةَ الدُّنِيا وَاطْمَأَنُوا بَهَا وَالَّذِينَ هُم عَن آيَاتَنَا غَافِلُونَ أُولِئَكُ مَأُواهُمُ النَّارِ . يما كانوا يكسبون﴾ (سورة يونس، ٢٠/٠-٨).

جميع النسخ; ويكون. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: لا يظن ذلك ولا يعلم. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ً</sup> الزيادة من المرجع السابق.

<sup>·</sup> جميع النسخ: أن يكون. والتصحيح من المرجع السابق.

وإذا تألمت بأمر واعتراها الحزن ظهر أثر الحزن في وجهه. فيكون في قوله: وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة، وصف لهم بما هم عليه من غاية السرور بالكرامات التي أكرموا بها حتى نَضِرت وجوههم بذلك. وإذا ثبت أنهم قد نالوا الكرامات ووصلوا لل أنواع اللذات لم يبق لقوله: إلى ربها ناظرة، موضع إلا أن يصرف إلى حقيقة النظر، فيكون في هذا إثبات القول بالرؤية. والثاني أن الملوك الذين من عادتهم الاحتجابُ عن الخلق إذا قربوا إنسانا لم يحتجبوا عنه، ويكون تركه الاحتجاب آثر إلى ذلك الذي أكرمه بالتقريب من سائر ما يكرمه به. فحائز أن يكون الله تعالى يكرم أولياءه بالنظر إليه ويتفضل عليهم بذلك.

وجائز أن يكون قوله: إلى ربها ناظرة، منصرفا إلى انتظار الثواب كما قال بعض أهل التأويل: فينتظر ما يأتيها من التحف والكرامات [من عند ربها لأنهم وإن أُعْطُوا الكرامات] حين وُصفوا أن بنضارة الوجوه فجائز أن تكون بعد تلك الكرامات كرامات وتُحفُّ أُخَرُ لم تأتهم بعد. ألا ترى إلى قوله: ووجوه يومئذ باسرة تظن أن يفعل بها فاقرة، والبُسور من أدنى أحوال التغير، وغاية التغير أن تَسود ألوجوه وتَكُلّح، أن فإذا لم يَحُلّ بهؤلاء بَعْدُ غايةُ ما أُوعدوا من العذاب فحائز أن يكون الذين وعد لهم الكرامات بعد لم ينتهوا إلى أقصاها ولم ينالوا بعد أرفعها، وإنما أكرموا ببعضها وهم منتظرون لما يأتيهم من بعد. وحائز أن يكون قوله: إلى وبها ناظرة، أي يُجعل أنظرها -فيما أكرمت - إلى الله تعالى ولا يُرَى ذلك الفضل مستوجبا من جهتها، كما أن قد يرى المرء في الشاهد بعض ما نُحوّل أن من المال بِجيّله وسعيه. والله أعلم.

ن: وصفهم.

ن: وقد وصلوا

<sup>&#</sup>x27; ر: بركة.

جميع النسخ: أكرم.

<sup>°</sup> الزيادة من *الشرح، ورقة ٣٠٤*ظــ

جميع النسخ: حين وصفوا. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ن – حتى وصفوا بنضارة الوجوه فحائز أن تكون بعد تلك الكرامات كرامات.

جميع النسخ: لم يأتهم. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>٩</sup> ن: أن يسود.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: ويكلح. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>ٔ</sup> رم: يجعلها.

<sup>٬</sup>۲ ن: أنها.

۱<sup>۳</sup> ث: حول.

وجائز أن يكون قوله: إلى ربها ناظرة، إنباء أن ليس كل الكرامات في نفسه خاصة وإلى ما ينتهي إليه نظره، لل يكون وراء ذلك كرامات أخر، فينصرف قوله: إلى ربها ناظرة، إلى ذلك. ويحتمل أي إلى أمر ربها ناظرة. وإذا كان قوله: إلى ربها ناظرة، محتملا أن يصرف إلى حقيقة النظر ويصرف إلى الكرامات من الوجوه التي بيناها لم يكن لأحد أن يجعل الأمر على الكرامات وينفي عنه حقيقة الرؤية إلا بدلائل ظاهرة في يُحيل القول بالرؤية فيدفع هذا التأويل بتلك الدلائل. فأما إذا لم يمكنه إقامة الدلائل على إحالة الرؤية فليس له قطع هذا التأويل وصرف التأويل إلى انتظار الكرامات، فتكون الآية حجة في جواز الرؤية إن لم تكن حجة في الوجوب والخلاف فيهما واحد.

واحتج من نفى ' صرف التأويل إلى حقيقة الرؤية أن قوله: وجوه يومئذ باسرة، هو مقابل قوله: وجوه يومئذ باسرة، هو مقابل قوله: وجوه يومئذ ناضرة، وقوله: تظن أن يفعل بها فاقرة، مقابل قوله: إلى ربها ناظرة؛ ثم لم يكن قوله: تظن أن يفعل بها فاقرة، ' على فقد الرؤية ولكن على العقاب نفسه، فكذلك قوله: إلى ربها ناظرة، ليس هو على حقيقة الرؤية ووجودها ولكن واقع على الثواب نفسه.

وجواب هذا الفصل المن وجهين. أحدهما أن أهل العقاب بعدُ لم يَنزِل بهم حميع ما أُوعدوا في هذه الدنيا من العقاب لما ذكرنا أن نهاية العذاب في تَسوّد الوجوه وتكلّحها اليس في بُسورها، فلذلك استقام أن يكون قوله: تَظن أن يُفعل بها فاقرة، على نفس العذاب.

ر: أنا؛ ن - إنباء.

ر. ۱۵۱ ت -۱ ر: نظرة.

۲ ر + قد.

<sup>؛</sup> رم – وراء.

رم+بل.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> ث م: بینها.

جميع النسخ: فينفي عنه حقيقة الرؤية للابد لا بل ظاهره. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٤ظ.

<sup>·</sup> جميع النسخ: فيكون.

و ن م: وإن لم يكن؛ ث: إن لم يكن.

١٠ ر ٿ م: في الوجوه.

۱۰ رام – نفی،

١٢ ر ث م - مقابل قوله إلى ربها ناظرة ثم لم يكن قوله نظن أن يفعل بها فاقرة.

۱۳ ر: الفضل.

۱ ن: ويكلحها.

وأهل الحنة قد وصلوا إلى رفيع الدرجات وعظيم الكرامات بما وُصفوا بنضارة الوجوه، فاستقام أن يكون قوله: إلى ربها ناظرة، منصرفا إلى حقيقة النظر لا إلى غيره من الكرامات. و[الثاني] لأن الرؤية من أعلى الكرامات / وأرفعها، وأهل العقاب لم ينالوا أدبي الكرامات [٨٧٣] فكيف يتوقعون أرفعها؛ [و]أما أهل الجنة فهم قد نالوا من النعم والكرامات ما لا يحصى، فحائز أن يُكرَموا بالرؤية <sup>1</sup> أيضا.

والأصل أن القول بالرؤية عندنا واحب والنظر إليه ثابت، كما قال عز وجل: وَلَمَّا جَاءَ، في غير خبر النظر إلى الله تعالى. ' وقد قال عليه السلام: «إنكم سترون ربكم يوم القيامة كما ترون القمر ليلة البدر لا تُضَامُون ۖ في رؤيته». \* وأهل التوحيد لم يختلفوا ۚ في صحة الأخبار التي حاءت في إثبات الرؤية. ولكن من نفي الرؤية بالبصر صرف الأخبار إلى العلم، وذلك غير مستقيم لوجهين. أحدهما أن البِشارة بالرؤية خُصّ بها أهل الجنة ولو كان المراد من الرؤية العلمَ لارتفع الاختصاص؛ لأن العلم به مما يقع به الاشتراك بين الفريقين؛ ولأن كلا يُحمع على العلم بالله تعالى في الآخرة العلمِ الذي لا يعتريه ْ الوسواس ولا الرِّيَبُ. والعلم ْ الذي لا يعتريه " الوسواس والريب هو علم العيان والمشاهدة لا علم الاستدلال، لأن الآيات لا تضط ' ' أهلَها إلى العلم' الحقيقي، ' ألا ترى إلى قوله: وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمَوْتَى، " ا

ر - من أعلى الكرامات وأرفعها وأهل العقاب لم ينالوا أدني الكرامات فكيف يتوقعون أرفعها وأما أهل الجنة فهم قد نالوا من النعم والكرامات ما لا يحصى فجائز أن يكرموا بالرؤية.

<sup>`</sup> أي كما أخير الله تعالى في غير آي من القرآن مجيء بعض الأمور في المستقبل، وقد تحققت هذه الأمور كلها. وستتحقق رؤية الله في يوم القيامة. انظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، محمد فؤاد عبد الباقي، «لما جاء». ر: لا يضادون، ن: لا يصارون، ث: لا يضارون؛ م: لا يصادون.

مسند أحمد بن حنبل، ١٦/٣؛ وصحيح البخاري، التوحيد ٢٤؛ وسنن الترمذي، صفة الجنة ١٧.

ت م: لم يتخلفوا.

ر ٺ م – به.

ر ن م: لا يعتر به.

ات: ولا العلم.

ر: لا يعتر به.

جميع النسخ: لا يضطر. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٥و.

ر م - العلم.

۱۲ ر: الحقيق.

<sup>﴿</sup> وَلُو أَنَنَا نَرَّلْنَا الِيهِمُ الْمَلائكَةُ وَكُلُّمُهُمُ الْمُوتَى وحَشْرَنَا عَلِيهُمْ كُلُّ شيء قُبُلًا مَا كَانُوا لِيؤَمْنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءُ اللهُ ولكن أكثرهم يجهلون، (سورة الأنعام، ١١١٦).

وقال: ثُمَّ لَمْ تَكُنْ فِئْنَتُهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا وَاللهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ، ' وقال: يَوْمَ يَبْعَتُهُمُ اللهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ [أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ]. ' فإذا ثبت ما ذكرنا فقد صاروا مثبتين للرؤية من الوجه الذي أرادوا نفيها. ' فنثبت ' الرؤية على نفي جميع معاني الشبه عن الله تعالى، ولا نصف الرؤية بالكيفية إذ الكيفية يكون لِذِي " صورة وهو يُرَى بلا كيف. والنه الموقق.

وقوله عز وجل: تظن أن يفعل بها فاقرة، فجائز أن يكون الظن في موضع العلم هاهنا. وجائز أن يكون على حقيقة الظن. وذلك أن الظن يتولد من ظواهر الأشياء، فالأسباب إذا كثرت واردهمت وقع بها العلم وإذا قلت وتحفيت لم يقع بها علم. فجائز أن يكون أسباب الشر أحاطت به من كل جانب حتى وقع له الياس من النجاة وأيقن أنه يُفعَل به الشر. وجائز أن يكون الأمر بعد لم يبلغ مبلغ الإياس فيتوقع النجاة ولا يتيقن أن يُفعل بها فاقرة بل يكون منه على ظن. والله أعلم. والفاقرة، قيل: الشر والمنكر والداهية. وقيل: الفقير هي كسير الظهر، والفقر الكسر، والقَقَار عَظْم في الظهر يُكْسَر. فكان عظم الظهر يكسر في الآخرة ويُسحَب في النار على وجهه.

{قال رحمه الله: } كان هذه السورة من أولها إلى آخرها إلا آياتٍ منها -وهي ' قوله: [كَلّا] بَلْ تُحِبُونَ الْعَاجِلَةَ وَتَذَرُونَ الْآخِرَةَ وُجُوةً يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةً إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةً - '' نزلت ' في تبيين معاملةِ واحد "' من الكفرة على الإشارة إليه مع رسول الله صلى الله عليه وسلم

<sup>﴿...</sup>انظر كيف كذبوا على أنفسهم وضل عنهم ما كانوا يفترون﴾ (سورة الأنعام، ٢٣/٦-٢٤).

ل سورة المحادلة، ٥٨/١٨.

<sup>&#</sup>x27; ر: ففيها.

<sup>ٔ</sup> رم: فیثبت؛ ن: فثبت.

<sup>&#</sup>x27; م: الذي.

ن: وإن أقلت.

<sup>`</sup> رم – له.

م: البأس.

٦ ر ث م: الأمن.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> جميع النسخ: وهو. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٥و.

١١ الآيات ٢٠-٢٤ من هذه السورة.

۱۲ ث - نزلت.

١٣ ر ٿ م: أحد.

لِيُشْرَكُ في حكمه من شاركه في معاملته. فأمر الله تعالى نبيه عليه السلام أن يعامله ويستقبله بالذي يَحِقَ على الحكماء معاملة السفهاء ولم يأمره أن يعامله معاملة مثله من السفهاء. وبين معاملته في هذه السورة ليُغلِم أمته ما لقي رسول الله صلى الله عليه وسلم من الجهد والبلاء في إظهار دين الله تعالى فيعلموا قدره ومنزلته ويعظموا دين الله تعالى بما نالوه سمحا سَهْلا، وأمره أن يعامله معاملة من يرجع إلى الْمَنَعة والشوكة " بقوله: أَوْلَى لَكَ فَأَوْلَى ثُمَّ أَوْلَى لَكَ فَأَوْلَى لَكَ فَأَوْلَى . فَالله أعلم.

### ﴿كُلَّا إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ﴾[٢٦]

وقوله عز وجل: كلا إذا بلغت التراقي، فقوله: كلا، يحتمل وجهين. أحدهما أن يكون أريد به "حقا"، ويحتمل أن يكون على الردع والرد، أي لا تفعل مثل هذا فإنك ستندم في الوقت الذي قال: أو إذا بلغت التراقي. كأنهم سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن وقت ندمه فبين لهم ذلك بقوله تعالى: إذا بلغت التراقي. التراقي هي عروق العنق، كأنه يقول: حين نزول النفس أي الروح عن مكانها "وينتهي إلى التراقي.

#### ﴿وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ ﴾ [٢٧]

وقوله عز وجل: وقيل من راق، فحائز أن يكون الملائكة هم الذين يقولون هذا. فيقول أن بعضهم: من يَزقَى بروحه: أملائكة الرحمة أم ملائكة العذاب؟ مِن رَقِيَي الله عنه على صعد؛

<sup>َ</sup> جميع النسخ: يشترك في حكم (ن: في حكمة) من يشاركه في معاملته. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٣٠٥و. ُ ر ث م – معاملة.

ث + و لم يأمره أن يعامله مثله من السفهاء.

أحميع النسخ: أن يعامل معه. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ر ن م: والشركة.

<sup>&</sup>quot; الآيتان ٣٤ و ٣٥ من هذه السورة.

ن: لا يفعل.

<sup>^</sup> م: سيندم.

ن – قال.

۱۰ ر – التراقي.

۱۱ ن: يزول.

۱۲ ر - أي.

۱۳ رُ: عن حكايتها.

۱۰ ن: فبقول.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵</sup> م: من راق.

أو مَن يقبض روحه؟ ويحتمل أن يكون يقول أهله: `من الذي يَزقيه رقية `فَيُشْفَى. فيكون فيه أخبار عما حل به من الضعف والشدة، إنه يمتنع عن أن يقول: أدعوا لي راقيا لعلي أُشْفَى، فيكون أهله هم الذين يقولون هذا فيما بينهم.

#### ﴿وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ﴾[٢٨]

وقوله عز وجل: **وظن أنه الفراق، ف**جائز أن يكون الظن على الإيقان هاهنا لما وقع له اليأس° من الحياة –وكذا<sup>٦</sup> روي في قراءة ابن عباس رضي الله عنه– وأيقن أنه الفراق. <sup>٢</sup> وجائز أن يكون على حقيقة الظن لما لم يقع له الإياس من حياته بعد فهو يأملها بعدُ.

#### ﴿وَالْتَفَتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ﴾ [٢٩]

وقوله عز وجل: والتفت الساق بالساق، اختلفوا في تأويله. قيل: لُفّت ساقاه أحدهما على الأخرى فلا تفترقان كالتفاف الأشجار حتى لا يجد نفاذا فيها ولا هربا. وقيل: إن ساقيه في القيامة للتفعف عن حمل [نفسه] من شدة الفزع. / وقيل: أريد بالساق الشدة، يقال: قامت الحرب على ساق، أي على شدة؛ أي وصلت شدة الموت بشدة الآخرة واجتمعت شدة الدنيا مع شدة الآخرة عليه، لأنه قد حل به سكرات الموت ونزلت به شدائد الآخرة، وذلك آخر يومه من الدنيا وأول يومه من الآخرة. وقيل: ما من ميت يموت إلا التفّت ساقاه من شدة ما يقاسي من الموت. وقال بعضهم: والتفت الساق بالساق، معناه أن الملائكة يحقزون روحه وبني آدم يجهزون بدنه، فذلك التفاف الساق بالساق.

ن -- يقول.

<sup>ً</sup> ث + مكة.

<sup>&#</sup>x27; رم – رقية.

ر: دافيا.

<sup>°</sup> م: البأس.

<sup>.</sup> أ رم: وكذلك.

۲ انظر: الدر المنثور للسيوطي، ٢٦٢/٨.

<sup>/</sup> جميع النسخ: فلا يفترقان. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٥ظ.

<sup>ً</sup> ر: كالتفاق؛ م: كلتفان.

<sup>·· °</sup> ث + في الآخر.

١١ ر: إن ساقيه القيامة.

١٢ ر: عن حمل؛ ن ث م: عن حمله. والزيادة من المرجع السابق.

#### ﴿إِلَى رَبِّكَ يَوْمَئِذٍ الْمَسَاقُ ﴾ [٣٠]

وقوله عز وحل: **إلى ربك يومئذ المساق**، أي إلى ما وعد ' ربك يومئذ يساق: <sup>٢</sup> إما إلى خير وإما إلى شر.

## ﴿ فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَّى ﴾ [٣١]

وقوله عز وجل: فلا صدق، أي فلا صدق بما جاء من عند الله تعالى من الأخبار ولا صدق رسوله صلى الله عليه وسلم. ولا صلى، يحتمل أن يكون أريد به نفس الصلاة، وذلك أن الصلاة عبيت إلى الأنفس كلها حتى لا ترى أهل دين إلا وقد محببت الصلاة إليهم، فيكون في قوله: فلا صدق ولا صلى، أيانة سفهه وجهله. أو يكون قوله: ولا صلى، أي ولا أتى بالمعنى الذي له الصلاة وهو الاستسلام والانقياد لله تعالى.

### ﴿وَلَٰكِنْ كَذَبَ وَتَوَلَّى﴾ [٣٢]

وقوله عز وحل: ولكن كذب وتولى، أي ولكن كذب بالأخبار التي جاء بها، وتولى، أي أعرض عن طاعة الله تعالى.

## ﴿ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَتَمَطَّى ﴾ [٣٣]

وقوله عز وحل: ثم ذهب إلى أهله يتمطى، أي يتبختر ويتكبر. وذلك أن الاختيال والتكبر إنما يليق بمن أتى بفعل عظيم يعجز غيره عن إتيان مثله نحو أن يَهزِم جندا عظيما أو يفتح كُورة حصينة، وهذا الذي تمطّى لم يفعل سوى أن كذّب بآيات الله تعالى وأعرض عن طاعته، وما هذا إلا فعل السفهاء الحَمْقَى فأنى يليق بمثله التمطّى.

#### ﴿أَوْلَى لَكَ فَأُوْلَى﴾ [٣٤] ﴿ثُمَّ أَوْلَى لَكَ فَأُوْلَى﴾ [٣٥]

وقوله عز وجل: أولى لك فأولى ثم أولى لك فأولى، فجائز أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له: عليه وسلم قبل له: قبل له: قبل له: عليه وسلم قال له:

ن + بك.

<sup>·</sup> جميع النسخ: جاء به. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢٠٥ظ.

ر: تنخبر وتتكبر؛ م: وتجبر وتكبر.

<sup>ً</sup> ر: الاحتيال

أولى لك فأولى، وبين الله تعالى ذلك في كتابه. وقال أهل التأويل: هذا وعيد على وعيد كأنه قال: ويل لك فويل ثم ويل لك فويلً. وذكر آن رسول الله صلى الله عليه وسلم أخذ بجميع ثيابه وقال له هذا فلم يتهيأ لذلك المسكين أن يدفع رسول الله عن نفسه؛ وكان يفتخر بكثرة أنصاره وأنه أعز من يمشي بين الجبلين فالله تعالى بلطفه أذله وأهانه حتى لم يتهيأ له الجراك عما نزل به ولا نفعه قُواه وكثرة أتباعه. وجائز أن يكون قوله: أولى لك فأولى، أي الأحدر لك وأحرى، لا أن يكون محمولا على الإبعاد، فيكون قوله: أولى لك فأولى، أي الأحدر لك أن تنظر في الما حاء به محمد صلى الله عليه وسلم وفي الذي كان عليه آباؤك ليظهر لك الصواب من الخطأ الأولى من الباطل، فتتبع الصواب من ذلك، فتحرز الله شرف الدنيا والآخرة الله ما ذكرنا، يفتخر بشرفه وعزه و فإن أردت أن يدوم لك الشرف فالأولى لك ال أن تنظر الله ما ذكرنا،

فَأُوْلَى ثُم أَوْلَى ثُم أَوْلَى وَهُلْ لِلدَّرِّ يُحْلَبُ مِن مَرَّدِّ

قال قنادة: أقبل أبو جهل بنُ هشام يتبختر، فأخذ النبيّ صلى الله عليه وسلم بيده فقال: ﴿ أُولَى لَكَ فأولى ثُمَّ أول لَكَ فأولى ثُمّ أولى لَكَ فأولى ثُمّ الله عنواً والله الله أولى لَكَ فأولى بن جبليها. فلما كان يوم بَدْر أشرف على المسلمين فقال: لا يُغبَد الله بعد هذا اليوم أبدًا. فضرب الله عنقه، وقتله شر قِثلة (الجامع لا حكام القرآن للقرطبي، 112/19).

۱ ن – ذل*ك.* 

ر م: ذكر.

<sup>&#</sup>x27;رثم:لك.

ا ر: نصاده.

ر: من الجيلين؛ ث م: من الجيلين.

ر ث م: نزل به؛ ن: يذل به. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٥ظ.

<sup>&#</sup>x27; قيل: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج من المسجد ذات يوم، فاستقبله أبو جهل على باب المسجد، مما يلي باب بني مخزوم، فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده، فهزه مرَّةٌ أو مرتين ثم قال: «أَوْلَى لَكَ قَأُولَى»، فقال له أبو جهل: أنهدَدُني؟ فوالله إني لأَعَرُّ أهل الوادي وأكرمُه. ونزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم كما قال لأبي جهل. وهي كلمة وعيد. قال الشاعر:

<sup>ً</sup> ر ث م – وأحرى لا أن يكون محمولا على الإبعاد فيكون قوله أولى لك فأولى أي الأجدر لك.

<sup>ً</sup> ر ن م: أن ينظر.

١٠ ن - من الخطأ.

۱۱ ر ن م: فیتبع.

۱۱ جميع النسخ: فتجهز. والتصحيح من الشرح، ورقة ٥٠٣ظ.

ا ر ن م: إذا.

۱۰ م – لك.

<sup>&</sup>quot;' ر م: أن ينظر.

فتتبع الصواب من ذلك. والثاني أن العرب كانت عادتها أن تقوم بنصر قبيلتها والذب عنها، كانت ظالمة في ذلك أو لم تكن ظالمة. ورسول الله صلى الله عليه وسلم كان من قبيلة أبي جهل، فلو كان على غير حق عنده كان الأولى به أن ينصره و يعينه على ما عليه عادة العرب وإن كان محقا فهو أولى، فترك ما هو أولى به من النصر والحماية.

## ﴿ أَيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدًى ﴾ [٣٦]

وقوله عز وجل: أيحسب الإنسان أن يترك سدى، فجائز أن يكون هذا الإنسان دَهري المذهب، فيكون قوله: أيحسب الإنسان، على حقيقة الحُسبان لأنه يحسب أن لا بعث ولا حساب، وقد كان في أهل مكة من هو دهري المذهب. وإن كان الخطاب في غيره فقوله: لا يحسب الإنسان أن يترك سدى، ليس على تحقيق الحسبان ولكن معناه: أيفعل فعل من يُؤذِن عن أمر كان فعله موافقا لفعل من يحسب أنه يُترك سدى كما ذكرنا في قوله تعالى: بَلْ يُرِيدُ الْإِنْسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ الله وهو لا يريد أن يكون فاجرا في الحقيقة ولكن يفعل فعل من يُعقب المنا الفحور، وهو كقوله: وَمَا حَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ذَلِكَ ظَنُ الَّذِينَ كَمُرُوا، وليس على حقيقة الظن ولكن إذا لم يقل بالبعث و لم يؤمن به فقد وَصف أن خلقهما إذًا على باطل. وذلك الفعل الذي ذكرنا يكون في ترك الإيمان بالبعث و في ححد "الرسالة،

ر ث م: فيتبع.

ن: أن يقوم.

ر ث م: يبصر؛ ن: ببصر. والتصحيح من *الشرح، ورقة ٣٠٥ظ.* 

ن: فنزل.

<sup>ُ</sup> رم – به.

جميع النسخ: في قوله. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٦و.

<sup>ً</sup> ر ث م – فقوله.

ر ث م: أتفعل.

٩ جميع النسخ: عن أمره.

١٠ ر: الفعل.

١١ الآية ٥ من هذه السورة.

۱۲ ن: يعضب.

۱۳ ن – الفجور.

۱۰ سورة ص، ۲۷/۳۸.

۱۰ ن: وفي حجة.

لأن المحاسن لا بد من أن يكون لها عواقب وكذلك المساوئ. ثم تمر هذه الدار على المسيء والمحسن مرارا واحدا فلا بد من أن يكون بعده دار أخرى، فبها يتبين مرتبة المحسن ومذلة المسيء. فمن لم يؤمن بالبعث فهو لا يجعل للمحاسن والمساوئ عواقب وسوئ بين مرتبة المسيء ومرتبة المحسن، وذلك عبث. والثاني أن من عرف أنه لم يخلق عبثا ولا يُترك سدى فلا بد لمثله من أن يُرغب ويرهب ويؤمر ويُنهى ولا يعرف ذلك إلا بالرسول. فالضرورة أحوجت إلى رسول يبين لهم ما يأتون وما يتقون وما يرغبون في مثله وعما يحذرون. فمن أنكر الرسالة فقد أهمل نفسه عن المرغوب والمرهوب وعن الأمر والنهي، وذلك حال من / محلق سدى.

﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنِيَ يُمْنَى ﴾ [٣٧] ﴿ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى ﴾ [٣٨] ﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأُنْشَى ﴾ [٣٩]

وقوله عز وجل: ألم يك نطفة من مني يمنى، فالوحه أنه أن كل أحد أن يعلم أن نشوءه كان من نطفة، وتلك النطفة لو رئيت موضوعةً على طبق ثم اجتمع حكماء الأرض على أن يقدّروا منها بشرا سويا كما قدره الله تعالى أن يتلك الظلمات لم يَصلوا إليه أبدا وإن استفرغوا مجهودهم أو أنفدوا حيلهم أوقواهم. ولو أرادوا أن يتعرفوا المعنى الذي لذلك المعنى

<sup>`</sup> ن ٿ – من.

<sup>·</sup> جميع النسخ: مرا. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٣٠٦و.

ر ثم: فيها.

ر ث م: تبيين.

<sup>°</sup> ث: للمحسن.

<sup>ً</sup> ر ث م: ومدار.

<sup>&</sup>lt;sup>v</sup>

ن: فما.

<sup>^</sup> ن: عوقب.

<sup>°</sup> ر ث م: والضرورة.

۱۰ ن: تبين.

۱۱ ر ث م: والوجه.

۱۲ ث + يمنع.

۱۳ ن + على طبق ثم اجتمع.

۱۱ ر: بحجودهم؛ ن ث: فجحودهم؛ م: في مجهودهم.

۱۰ ن: جيلهم.

صلحت النطفة من أن يُنشَأَ منها العلقة والمضغة إلى أن أنشئ منها بشر سَوِي لم يقفوا عليه، فيعلمون أن من بلغت قدرته هذا هو أحكم الحاكمين. ولو كان الأمر على ما زعموا أن لا بعث لم يكن هو أحكم الحاكمين بل كان واحدا من اللاعبين. وتبين بما ذكرنا أن الذي بلغت م قدرته [هذا] لا يوصف بالعجز. ومن زعم أن قدرته لا تنتهي ألى البعث فقد وصف الربّ بالعجز. تعالى الله عما يشركون.

## ﴿ أَلَيْسَ ذَٰلِكَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُخيِيَ الْمَوْتَى ﴾ [٤٠]

وقوله عز وجل: أليس ذلك بقادر على أن يحيي الموتى، فقوله أليس، في موضع التحقيق والتقرير وإن كان خارجا مخرج الاستفهام، على ما ذكرنا أن ما يخرج مخرج الاستفهام ' من الله تعالى، فحقه أن نصرفه ' إلى الوجه الذي يقتضيه ذلك الخطاب أن لو كان من مستفهم. فمن قال لآخر في الشاهد: أليس الله تعالى بقادر على إحياء الموتى؟ فحقه أن يقول: بلى هو قادر على ذلك. وكذلك ذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال حين تلا هذه الآية: «سبحانك فبلى». " فقوله: أليس ذلك بقادر، أي هو قادر على إحياء الموتى. والنه الموقى. "

ر م: على.

جميع النسخ: أن ينشئ. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٣٠٦و.

ث: الشيء.

<sup>&#</sup>x27; رثم – منها.

<sup>°</sup> ر ث م – لم يقفوا.

تجميع النسخ: فيعلموا. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ن – على ما زعموا + فيعلموا.

<sup>^</sup> رم - بلغت.

<sup>°</sup> الزيادة من المرجع السابق.

<sup>٬</sup> جميع النسخ: لا ينتهي. والتصحيح من المرجع السابق.

١١ ن - الاستفهام.

۱٬ جميع النسخ: أن يصرفه. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&</sup>quot; سنن أبي داود، الصلاة ١٤٨-١٤٩.

<sup>ً&#</sup>x27; ر + وإلَّيه المُستعان وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين؛ ن – والله الموفق؛ ث + والله سبحانه وتعالى أعلم.



# بشَوْلَنُوا لِحَوْزِ الْحَيْزِ

#### سورة الدهر<sup>١</sup>

بسم الله الرحمن الرحيم.

### ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا ﴾ [١]

قوله عز وجل: هل أتى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئا مذكورا، فاهلا، والمناه والمناه والمناه واحب، وحقه أن يُنظَر أن لو كان مثلُ هذا الكلام من مستفهم ما الذي كان يقتضى من الجواب؟ فإذا قال الإنسان لآخر: من أظلم ممن افترى على الله كذبا؟ فحوابه أن يقول: لا أحد أظلمُ منه؛ وإذا قال لآخر: هل أتاك حديث فلان؟ فحق المحيب أن يقول: إن كان قد أتاه حديث فلانٍ: قد أتاني، وإن كان لم يأته فحقه أن يسأله كيف كان حديثه ليعرفه. فإن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أتاه خبر الإنسان فمعنى قوله: هل أتى على الإنسان، أي قد أتى على الإنسان، وإن لم يكن أتاه فحقه أن يسأل حتى يُبَيّن له. وقيل: الإنسان آدم عليه السلام.

ثم لقائل أن يقول: كيف قال: قد أتى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئا مذكورا، فهو إن لم يكن شيئا مذكورا في ذلك الوقت لم يكن إنسانا، وإذا لم يكن إنسانا لم يأت عليه حين من الدهر وهو إنسان، وإن كان في ذلك الوقت مخلوقا فقد صار مذكورا، وإذا صار مذكور، فما معناه؟

اً ر – سورة الدهر؛ ث + وهي إحدى وثلاثون.

<sup>ً</sup> ن + وحقه.

<sup>ً</sup> رم: أن يسأله حتى تبين؛ ن: حين يتبين.

<sup>ً</sup> رم: ثم القائل.

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: أن كيف. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٦و.

ر ث م – مذکورا.

قيل فيه من أوجه. أحدها أن يكون قوله عز وجل: هل أتى على الإنسان، أي على ما منه الإنسان وهو الأصل الذي خلق منه آدم عليه السلام وهو التراب. فقال: لم يكن شيئا مذكورا، على الاستصغار لذلك الأصل إذ التراب لا يذكر في الأشياء المذكورة. وإلى هذا يذهب أبو بكر الأصم. والوجه الثاني قيل: قد أتى على الخلق حين من الدهر لم يكن الإنسان فيه شيئا مذكورا في تلك الخلائق. والوجه الثالث قد أتى عليه حين من الدهر و لم يكن مذكورا في الممتحنين؛ وهذا في كل إنسان لأنه ما لم يبلغ لم يجز عليه الخطاب ولم يكن مذكورا في الممتحنين، فالله تعالى خلق الخلائق ليعبدوه "بقوله: وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ، وقوله: لِيَعْبُدُونِ، إذا صاروا من أهل المحنة، فإلى أن يَبْلغ قد أتى عليه حين من الدهر لم يكن مذكورا في جملة مَن مُخلقوا للعبادة. والنه أعلم.

## ﴿إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾[٢]

وقوله عز وجل: إنا خلقنا الإنسان من نطفة، والإنسان لم يكن إنسانا في النطفة ولا في العَلَقة ولا في المُضْغَة ولكن المقصود من إنشاء النطفة والعلقة هذا الإنسان. والعواقب في الأفعال هي الأوائل في القصد والمراد، فاستقام إضافته إلى ما ذكرنا كما رجع إليه القصد من إنشائها. وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إذا أردت أمرا فتدبر عاقبته فإن كان رشدا فأمضِه وإن كان غيا فائته»، فألزم النظر في العواقب. فثبت أن المقصود من فعل أهل التمييز العاقبة، وإذا كانت العاقبة مقصودا إليها في الابتداء صارت العاقبة كالموجود "في الابتداء لذلك استقام إضافة الإنسان إلى النطفة والعلقة والمضغة.

ث – المذكورة.

<sup>&#</sup>x27; ن: من الد.

۲ م: مذکرا.

<sup>·</sup> أ ر: قال الله تعالى.

<sup>&#</sup>x27; ن: ليعتذره.

<sup>·</sup> سورة الذاريات، ١٥/٥١.

ا ن + والإنسان.

<sup>^</sup> ن: عليه السلام.

<sup>°</sup> الزهد والرقائق لابن المبارك، ٤١٤ وانظر: مصنف عبد الرزاق، ١٦٥/١١.

۱۰ ن ٿ: کالموجودة.

ثم قوله عز وجل: إنا خلقنا الإنسان من نطفة، منصرف إلى أولاد آدم، فيكون المعنى من الإنسان أولاده. ثم ذكر لهم ابتداء أحوالهم وما ينتهي إليه عاقبتهم وهو الموت ليتعظوا به ويتذكروا. ووجه الاتعاظ هو أنهم إذا علموا ابتداء أحوالهم وعلموا ما ينتهي إليه عاقبتهم علموا في الحال التي هم فيها أن أنفسهم في أبدانهم ليست لهم بل عارية في أبدانهم -إذ لم يكن منهم صنع في الابتداء - وأمانة. والحق على الأمين أن يقوم بحفظ الأمانة ورعايتها وألا يخون صاحبها فيها. فإن هو خانها أولم يتول / حفظها لحقته التسبة والمذمة، والمدمة، [٥٧٨و] وإن حفظها ورعاها حق رعايتها استوجب الحمد والثناء من صاحبها. والحق على المستعير أن يتمتع بالعارية وينتفع بها إلى الوقت الذي أذن له وأن لا يُضيعها، فإن ضيعها لحقته الغرامة والضّمان بتضيعه إياها. وكذلك إذا علموا أنها في أبدانهم العارية وأمانة علموا أن عليهم رعايتها واستعمالها في الوجه الذي أذن لهم فيها لئلا يلحقهم التبعة في العاقبة ولا يلزمهم المسبتة والمذمة في ذلك في الدنيا والآخرة. والنه أعلم.

والثاني أن النظر في ابتداء الخلقة وإلى `` ما يصير عند انقضاء الأمر يدعو إلى إيجاب القول بالبعث وإلى التصديق بكل ما يأتي به الرسل من الأخبار. وذلك أن التأمل في ابتداء الجلقة

١ - ث م: ذكرهم.

أ رزم: إليهم.

م - به.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م: إذا.

ن: صنيع.

<sup>ُ</sup> ن: أو أمانة.

<sup>°</sup> ن: وأن لا يجوز.

م: خانهم.

<sup>&#</sup>x27; رم: لحقه.

<sup>ٔ &#</sup>x27; ر ث م: المسبتة.

أم: والذمة.

۱۲ ن – فإن ضيعها. -.

۱۳ ن: في أيديهم.

۱ م: عملوا.

۱۰ رم: لا يلحقهم؛ ن: لئلا يخلفهم.

١٦ ث م: المسبتة.

١٧ ر م: إلى.

يُظهر عجيب قدرة الله تعالى ولطيف حكمته ويُعلِم أن الذي بلغت حكمته فيحملهم يحوز أن يقع قصده من إنشاء الخلق للإفناء خاصة لخروجه عن حد الحكمة، فيحملهم ذلك على القول بالبعث. ولأن النظر في ابتداء الخلقة والنظر إلى ما يرجع إليه بعد الوفاة مما يمنع الافتخار والتكبر، لأن إنشاءه كان من نطفة يستقذرها الخلائق ومن علقة ومضغة يستخبثهما كل أحد وبعد الممات يصير جيفة قليرة. ومن كان هذا شأنه لم يحسن التكبر في مثله، فكان في تذكير أوائل الأحوال وأواخرها موعظة لهم ليتعظوا ويتبصروا وتعريف لهم أن التكبر لا يحسن من أمثالهم، فيحملهم ذلك على التواضع وترك الافتخار والتجبر.

وقوله عز وجل: أمشاج نبتليه، والأمشاج الأخلاط. ثم الأخلاط تقع بوجهين. أحدهما في اختلاط ماء الرجل بماء المرأة، والثاني تقع في الأحوال؛ وهو أن النطفة إذا حوّلت علقة لم تحول بدفعة واحدة بل هي تَغلُظ شيئا فشيئا حتى إذا تم غِلظها صارت علقة، وكذلك العلقة يدخل فيها التغير شيئا فشيئا حتى إذا تم التغير فيها حالت مضغة فهذا هو الاختلاط في الأحوال. فمنهم من قال: الأخلاط الطبائع الأربع التي عليها جُبل الإنسان. ومنهم من صرف الخلط إلى الألوان، فذكر أن ماء الرجل أبيض يخالطه محمرة وماء المرأة أحمر يخالطه صُفرة . وقوله عز وجل: نبتليه، أي الماخير والشر والأمر والنهي. ثم الابتلاء هو الاستظهار لما خفي من الأمور، والله تعالى لا يخفى عليه أمر فيحتانج إلى استظهاره. ولكنه يبتليه اليظهر للمبتلى المان خفيا عليهم، كان خفيا عليه بفعله و تركيه. وأما الخلق فهم يمتحنون ويُبتلون ليظهر لهم ما كان خفيا عليهم،

ن - ويعلم أن الذي بلغت حكمته.

ر م -- ذلك.

أ ر ث: يستحيشها؛ ن م: يستخبثها. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٦ظ.

جميع النسخ: يقع. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>·</sup> جميع النسخ: يقع. والتصحيح من المرجع السابق. ·

ميع النسخ: لم يحول. والتصحيح من المرجع السابق.

وم: الأربعة.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م - إلى.

<sup>·</sup> ن: أصفر.

۱۰ ر م - أي.

۱۱ جميع النسخ: نبتليه. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٧و.

۱۲ ر ث م: للمبتلا.

فيكون الابتلاء منصرفا إليهم لا إلى المبتلي والممتجن. والثاني أن الابتلاء لما كان لاستظهار ما خفي من الأمور وذلك يكون بالأمر والنهي، فسمى الأمر من الله تعالى والنهي لعباده ابتلاء لمكان الأمر والنهي لا على تحقيق معنى الابتلاء منه. وقال الحسن: لما صلح أن يضاف الاستخبار إلى الله تعالى وإن كان هو خبيرا عما استخبر، فجائز أن يضاف إليه الابتلاء أيضا وإن كان هو بالذي ابتلاه عالما بصيرا. ولأن الذي يظهر من العبد بعد الابتلاء من الفعل كان غائبا فالله تعالى يعرفه شاهدا بفعله فقبل ذلك كان يعرفه غائبا، لأن معرفة ما يكون أن يُعرف فقبل كونه غائب وبعد كونه شاهدً. والله أعلم.

وقوله عز وحل: فجعلناه سميعا بصيرا، أي جعلنا له سمّعا يميز بين ما يؤدي إليه سمعُه وحعلنا له بَصَرًا م يُبصر به ما أدى [إليه] بصر الوجه ليضع كل شيء موضعه. وذلك هو بصر القلب وسمع القلب؛ لأنه قد خص البشر بالابتلاء لمكان بصر الباطن والسمع الباطن، ألا ترى أن البهائم لها البصر الظاهر وكذلك السمع [الظاهر]. العكم ويحتمل أي جعلناه سميعا بصيرا يبصر به الم ما له وما عليه وما ينفعه وما يضره. ثم أنشأ فيه السمع والبصر ولا يَعرف له كيفية السمع والبصر الذي جعل فيه ولا مائيته ولا مِمّ اله هو لطفا منه ليُعلم أنه منشئ الكيفية والمائيات وأنه يتعالى عن الوصف له بالكيفية والمائية.

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: المبتلا. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٣٠٧و.

<sup>&#</sup>x27; م: قال. ' ن: الاستحسان.

٠٠٠ . ولأن الذي يظهر . \* ر م – ولأن الذي يظهر .

<sup>°</sup> ر ث: یفعله.

<sup>·</sup> جميع النسخ: مثل. والتصحيح مستفاد من المرجع السابق.

<sup>·</sup> جميع النسخ: كونه غائب وبعد كونه شاهد.

<sup>^</sup> ن – أي جعلنا له سمعا يميز بين ما يؤدى إليه سمعه وجعلنا له بصرا؛ م: بصيرا.

<sup>°</sup> الزيادة من المرجع السابق.

۱۰ ث - وسمع القلب.

۱۱ جميع النسخ: بصر. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ الزيادة من المرجع السابق.

۱۲ ر ث – به؛ ن – يبصر به.

۱۴ أي لا يعرف الإنسان.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵</sup> ن: ولا ما ينته.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ر ن: ولا ممر.

#### ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [٣]

ثم قال تعالى: إنا هديناه السبيل إما شاكرا وإما كفورا. يحتمل قوله تعالى: إنا هديناه السبيل، أوجها ثلاثةً. أحدها هديناه السبيل لإصلاح بدنه ومعاشه؛ أو هديناه السبيل الذي يصلون به إلى استبقاء النسل والتوالد إلى يوم الثّناد؛ أو هديناه السبيل الذي يرجع إلى إصلاح دينهم وأمر آخرتهم باكتساب المحامد والمحاسن. ثم قوله: إما شاكرا وإما كفورا، أخبر أنه قد بين لهم السبيل وهداهم إليه. ثم منهم من يختار الشكر له ومنهم من يختار الكُفران له. ثم بين ما أعد للكفور منهم وما أعد للشكور وهو ما قال: إنّا أَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ سَلَاسِلَ وَأَغْلَالًا وَسَعِيرًا. ثم موله: إنا هديناه السبيل، إن كان المراد منه الطريق فكأنه قال: إنا بينا كلا الطريقين لا ن كذا واختاره يكون شاكرا، وإن سلك طريق كذا واختاره يكون كفورا. ثم بين لكل طريق الذي سلكه جزاءً وثوابا.

## ﴿إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ سَلَاسِلَ وَأَغْلَالًا وَسَعِيرًا﴾[٤]

ثم قوله عز وجل: إنا أعتدنا للكافرين / سلاسل وأغلالا وسعيرا، ففيه إنباء أن أيديهم تغلّ ويُشدّون بالسلاسل، فلا يتهيأ لهم أن يَقُوا العذاب عن أوجههم. ثم قرئ سَلاسِلَ لأنها غير منصرفة، وقرئ سلاسلاً وصَرَفوه بناء على أن الأسماء كلها منصرفة إلا نوعا واحدا. وقال الزجاج: السلاسل، لا تنصرف لأنه لا فعل لها لكن صَرَفها هاهنا لأنها من رءوس الآيات. '' وقيل: لأنه جعله رأس الآية. ''

[٥٧٨ظ]

ث + إليه.

۱ ر ن م: وهديناه.

<sup>ً</sup> ر ن م: يرجع إصلاح.

أ ث + ومنهم من يختار كفر له.

الآية التالية.

<sup>&#</sup>x27; ن – منه

<sup>·</sup> جميع النسخ: الطريق. والتصحيح من حاشية *الشرح،* ورقة ٣٠٧و.

ر - كذا واختاره يكون شاكرا وإن سلك طريق.

<sup>ً</sup> ر م: عن وجوههم.

ا قوله: ﴿ سلاسل وأغلالا وسعيرا ﴾ الأجود في العربية أن لا يصرف سلاسل، ولكن لما جعلت رأس آية صرفت ليكون آخر الآي على لفظ واحد (معان القرآن وإعرابه للزجاج، ٥/ ٢٥٨).

۱<sup>۲</sup> أي أول كلمة القسم الثاني من الآية، وهو «سلاسلاً وأغلالاً وسعيرًا».

## ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا﴾[٥]

وقوله عز وجل: إن الأبرار يشربون من كأس كان مزاجها كافورا، فمنهم من ذكر أن الكافور شيء أعده الله تعالى لأهل كرامته لم يُطلع عباده على ذلك في الدنيا. ومنهم من ذكر أن الكافور شيء حرى ذكره في الكتب المتقدمة فذُكر ذلك في القرآن. ومنهم من قال: إنه عين من عيون الجنة، ومنهم من صرفه إلى الكافور المعروف لكن قيل إنه كناية عن طيب الشراب. وقيل: إنه كناية عن برودة الشراب، لأنه ذُكر أن ذلك الشراب في طبعه كالكافور، لأن ألذ الشراب عند الناس البارد منه لا أن يكون في نفسه باردا. وذكروا أن الكأس لا يسمى كأسا حتى يكون فيها خمر.

## ﴿عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ يُفَجِرُونَهَا تَفْجِيرًا﴾ [٦]

وقوله عز وحل: عينا يشرب بها عباد الله، ومعناه [يشرب] منها لا أن يقع شربهم بها، وسميت العين عينا لوقوع العين عليها. أ وقوله عز وجل: يفجرونها تفجيرا، ففيه إخبار أن ماء العيون حارية يفجرونها من حيث شاءوا. ثم المراد من ذكر العباد هاهنا هم الذين أطاعوا الله وقاموا بوفاء ما عليهم، وهم الذين قال الله تعالى [فيهم]: إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانُ إِلَّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ. آ

## ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا﴾ [٧]

وقوله عز وحل: **يوفون بالنذر**، والنذر هو العهد. فحائز أن يكون أراد على الوفاء بكل ما أوجب الله تعالى من الفرائض والحقوق، فيكون فرائضه عهده، كقوله عز وحل: وَأَوْفُوا بِعَهْدِي. وحائز أن يكون أراد بالنذر ما أوجبوا على أنفسهم من القُرَب سوى ما أوجبه الله تعالى عليهم. فيكون فيه إحبار أنهم قاموا بأداء الفرائض وتقربوا إلى الله تعالى مع ذلك بِقُرَبٍ مُ أَحَرً،

<sup>ً</sup> ث – أعده الله تعالى لأهل كرامته لم يطلع عباده على ذلك في الدنيا ومنهم من ذكر أن الكافور شيء.

رم – عليها.

سورة الحجر، ٢/١٥.

<sup>ٔ</sup> ر: المراد.

سورة البقرة، ٢/٠٤.

جميع النسخ: ما أوجبها.

<sup>ً ۚ</sup> نَ – عليهم فيكون فيه إخبار أنهم قاموا بأداء الفرائض وتقربوا إلى الله تعالى.

رم: يفرب.

فاستوحبوا المدح بوفائهم بما أوجبوا على أنفسهم. وقال: [وَرَهْبَانِيَّةً] ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ابْتِغَاءَ رِضُوَانِ اللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا، ' فلحقهم الذم لما لم يقوموا برعاية حقه، ليس بإيجابهم على أنفسهم ما لم يوجبه الله تعالى عليهم.

وقوله عز وجل: ويخافون يوما كان شره مستطيرا، قيل: آستطار شر ذلك اليوم فملأ السماوات وتناثرت النجوم وبُسَّت الجبال. آومعناه أن هول ذلك اليوم قد عم وفشا في أهل السماوات والأرض حتى حافوا على أنفسهم. وقيل: سمي مستطيرا، أي طويلا، ويقال: استطار الرجل إذا اشتد غضبه، واستطار الأمر، أي اشتد، فسمى مستطيرا أي شديدا.

#### ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴾ [٨]

وقوله: ويطعمون الطعام على حبه مسكينا ويتيما وأسيرا، فالحب يتوجه إلى معاني معاني يتوجه إلى الإيثار مرة، وإلى ميل النفس وركون القلب أخرى، ومرة يعبر به عن الشهوة فالمراد من الحب هاهنا الشهوة، فيكون قوله عز وجل: على حبه، أي على شهوتهم وحاجتهم إليه. وقيل: ويطعمون في حال عزة الطعام، وقيل: أي يطعمون الطعام على حبهم لها وحرصهم عليها، ليس أن يطعموا عند الإياس من الحياة على ما روي في الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «أفضل الصدقة أن تتصدق وأنت صحيح شحيح تَأمُل العيش وتخشى الفقر». "

سورة الحديد، ۲۷/۵۷.

ن: قبل.

<sup>&</sup>quot; رم: والأرضين كل.

\_ يقول الله تعالى: ﴿وانشقت السماء فهي يومئذ واهية﴾ (سورة الحاقة، ١٦/٦٩).

<sup>&</sup>quot; ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُورِتُ وَإِذَا النَّجُومُ انْكُدُرِتُ﴾ (سورة التَّكُوير، ١/٨١-٢).

<sup>ً ﴿</sup>إِذَا رُخِتَ الأَرْضُ رَجًّا وبُشَّتَ الجبال بَشَّا﴾ (سورة الواقعة، ٢٥/٦−٤).

<sup>&#</sup>x27; ن: للرجل استطار.

<sup>^</sup> جميع النسخ: إلى معاني. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٧ظ.

أ رنم: أن يتصدق.

<sup>1</sup> روى أبو هريرة رضي الله عنه أنه قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله أي الصدقة أعظم أجرا؟ قال: «أن تَصَدَق وأنت صحيح شحيح تحشى الفقر وتأمل الغني، ولا تُشهل حتى إذا بلغت الحلقوم قلت: لفلان كذا ولفلان كذا، وقد كان لفلان». (مستداحم بن حنبل، ٢٣١/٢؛ وصحيح البخاري، الزكاة ٢١١ وصحيح مسلم، الزكاة ٢٠).

## ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا﴾ [٩]

وقوله: إنما نطعمكم لوجه الله، قيل: إنهم لم يتكلموا بهذا اللفظ أعني إنما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاء ولا شكورا، الآية، ولكن علم الله تعالى ذلك من قلوبهم فأثنى عليهم بذلك ليرغب في ذلك الراغبون، ألا ترى أنهم كانوا يطعمون الأسارى ولا يُطمّع من الأسارى المحازاة والشكر ليُعلَم أنهم لم يقصدوا به إلا وجه الله تعالى والتقرب إليه. والمحازاة هي المكافأة لما أُسْدي إليه، والشكر هو الثناء عليه والنشر منه. "

## ﴿إِنَّا نَخَافُ مِنْ رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا﴾[١٠]

وقوله عز وجل: إنا نخاف من ربنا يوما عبوسا قمطريوا، فمنهم من جعل هذا نعتا لذلك اليوم، فيكون معناه أن هذا اليوم وهو يوم القيامة من بين سائر الأيام كالإنسان العبوس من بين عيره. ومنهم من صرفه إلى الخلائق، فيكون معنى قوله تعالى: يوما عبوسا، أي يوما يعبس فيه وجوه الخلائق لا أن يكون اليوم بنفسه عبوسا، وهو كقوله تعالى: وَالنّهَارَ مُبْصِرًا، أي يُبصر فيه. وتقول العرب: ما زال الطريق يَمُرَ منذ اليوم، على معنى يمر الناس فيه. فيرجع هذا إلى وصف ما يكون عليه ذلك اليوم؛ على ما ذكرنا أن الله تعالى ذكر اليوم بالأحوال التي يكون عليها حال ذلك اليوم، فمرة قال: وَتَرَى النّاسَ سُكَارَى، ومرة قال: يَوْمَ يَكُونُ النّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْنُوثِ، وغير ذلك من الآيات. وقوله عز وجل: قمطريوا، قيل: شديدا، وقيل: القمطرير الذي يَقْبِض الوجه بالبسور والعبوسة، ويروي ما بين العينين. أ وقيل: القمطرير المنار. وقيل: القمطرير هي كلمة من كتب الأولين.

ر م – إلا.

<sup>&#</sup>x27; ر: واليسر عنه؛ ن: والبشر عنه؛ ث: والبر عنه؛ م: والبسر عنه. والتصحيح من *الشرح، ورقة ٣٠٧ظ.* الشكر عرفان الإحسان والنشر منه. والشكر من الله: المجازاة والثناء الجميل (*لسان العرب، «شكر»). ومعني «النشر» هنا* هو تحديث نعمة الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿وأما بنعمة ربك فحدث﴾ (سورة الضحي، ١١/٩٣).

ر م – بين.

<sup>﴿</sup> هُو الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلُ لِتُسْكِنُوا فَيْهُ وَالنَّهَارُ مُبْصِرًا ﴾ (سورة يونس، ٦٧/١٠).

ن: ويقول.

سورة الحج، ۲/۲۲.

٧ سورة القارعة، ٤/١٠١.

<sup>ً</sup> وفي التنزيل العزيز: ﴿إِنَا نَخَافَ من ربنا يوما عبوسا قمطريرا﴾، جاء في التفسير أنه يُعَيِّس الوجه فيجمع ما بين العينين، وهذا شائع في اللغة (*لسان العرب*، «قمطر»).

رم: المشوة؛ ث: المقمطرير المشوة.

## ﴿ فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَٰلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ﴾ [١١]

وقوله عز وجل: فوقاهم الله / شر ذلك اليوم، فجائز أن يكون الوقاية منصرفة إلى الموعود في ذلك اليوم من العقوبة والنكال، لا أن يكونوا وُقُوا من هول ذلك اليوم فلا يرون الجحيم ولا أهوالها. وجائز أن يكون وقاهم عما كانوا يخافون من المشقة لدى الحساب، كقوله: إني ظَنَنْتُ أَنِي مُلَاقٍ حِسَابِيّه؛ فكأنهم يخافون على أنفسهم المناقشة في الحساب، فإذا رأوا سيئاتهم مغفورة وحسناتِهم متقبّلة شروا بذلك ووُقُوا شره. وجائز أن يكونوا أومنوا من أهوال القيامة وأفزاعها حين نُشروا من القبور وتلقتهم الملائكة بالبشارة، كما قال: إنَّ اللّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَا الْحُسْنَى أُولُئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ، وقوله عز وجل: ولقّاهم نضرة وسرورا، فالسرور عبارة عن انتفاء الحزن عنهم، والنضرة أثر كل نعيم. وقيل: نضرة في وجوههم وسرورا في قلوبهم.

## ﴿وَجَزَاهُمْ بِمَا صَبَرُوا جَنَّةَ وَحَرِيرًا﴾[١٢]

وقوله عز وحل: وجزاهم بما صبروا، أي على الطاعات وصبروا عن معاصي الله، جنة وحريوا، أي جزاهم حريرا. فذكر الحرير لأن الجنان إنما يذكر في موضع التطرب والتنعم بالمآكل والمشارب ' دون التنعم باللباس، فوعد لهم اللباس من ' الحرير مع ما جزاهم الجنة.

#### ﴿مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَرِيرًا﴾ [١٣]

وقوله عز وجل: متكئين فيها على الأرائك، نذكر ً تفسيرها بعد هذا إن شاء الله تعالى. وقوله عز وجل: لا يرون فيها شمسا ولا زمهريرا

[,4٧٦]

<sup>ً</sup> ر ث م – اليوم.

جميع النسخ: من التبعة, والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٧ظ.

ن: لذي.

<sup>°</sup> سورة الحاقة، ۲۰/٦٩.

<sup>°</sup> ر: مثقيلة؛ ن: متضاعفة.

<sup>ً</sup> ر ن: وتلقنهم.

<sup>·</sup> سورة الأنبياء، ١٠١/٢١.

ر: والنضر.

<sup>°</sup> ر: ذَا أثر.

<sup>ً</sup> م: والمشرب.

۱٬ ر + اللباس؛ م – من.

۱۲ جميع النسخ: يذكر. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٨و.

بل يكون ظلها دائما ممدودا. فحائز أن يكون المراد منه أن ضياء الجنة ليس بالشمس ولكن بما خلقت مضيئة، لأن الشمس في الدنيا يقع بها الضياء فيكون ضياء النهار بالشمس. وذكر أنهم لا يرون فيها الزمهرير ليُعلم أن لذاذة شراب الجنة وبرودتَه بالخِلقة لا أن تكون برودتها بتغير في الأحوال على ما يكون عليه شراب أهل الدنيا، أو يكون ذَكر هذا ليعلموا أنهم لا يُؤذّون بِحَرّ ولا برد.

#### ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلِلَتْ قُطُوفُهَا تَذْلِيلًا ﴾ [١٤]

وقوله عز وجل: ودانية عليهم ظلالها، فحائز أن يراد به أنها دانية من هؤلاء الذين سبق نعتهم وهم الأبرار، كقوله عز وجل: إِنَّ رَحْمَةَ اللهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ، ۖ أَو ذكر أَ ان ظلالها دانية لأنها لو لم تكن ° دانية لكان لا يقع لهم بها انتفاع. وقيل: هي ظلال غصون الأشجار قريب منهم لأن للجنة أنورا لا يتلألأ فيقع بالأشجار ظلال، على ما جاء في الخبر أنه لو أُلقي سوار ^ من الجنة في الدنيا لأضاءت الدنيا ولغلب فوءها ضوء الشمس ' ونحو اا ذلك، فيقع للأشجار " فيها ظلال، كما يشتهونه في الدنيا ليس على ذلك شمس ولا قمر. "ا

وقوله عز وجل: وذُلِلَت قطوفها تذليلا، فجائز أن يكون أريد بالتذليل التليين، أي لُتِنت فلا يَردَ أيديَهم عنها شوك. وقيل إن أشجارها ليست بطوال لا يُنال ثمارُها إلا بعد عَناءٍ وكلّم بل قريبة من أربابها، يقال: حائط ذليل، إذا لم يكن عاليا في السماء. وقيل: ذللت، أي سويت الأشجار لا يتفاوت بعضها بعضا، يقول أهل المدينة: إذا استوت عُذوق النخلة تذَلّلت النخلة.

<sup>·</sup> جميع النسخ: لا أن يكون. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٨و.

<sup>ً</sup> ن ث: يتغير. '

<sup>&</sup>quot; سورة الأعراف، ٦/٧ه.

م: وذكر.

جميع النسخ: لو لم يكن. والتصحيح من المرجع السابق. ن + لأنها لو لم يكن.

ر ن ث: لأن الجنة.

ئ ت: نور.

<sup>&#</sup>x27; ر: مسوار.

<sup>·</sup> جميع النسخ: ويغلب. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>1</sup> انظر: مستد أحمد بن حنبل، ١٦٩/١، ١٧١١ وسنن الترمذي، الجنة ٧.

١١ جميع النسخ: ويجوز. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٨و.

١٢ جميع النسخ: الأشحار. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۳ ن: ليس ذلك على شمس أو قمر.

وقيل: ذللت، أي سحرت، والتذليل التسحير، فيتناولون منها كيف شاءوا، إن شاءوا تناولوها وهم قيام وإن شاءوا تناولوها وهم حلوس أو نيام على الفُرُش. وحائز أن يكون تسحيرها على ما ذكر عن بعض المتقدمين أن شجر الجنة عروقها من فوقي وفروعها من أسفل والثمار بين ذلك.

﴿وَيُطَافُ عَلَيْهِمْ بِآنِيَةٍ مِنْ فِطَّةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتْ قَوَارِيرَا﴾[١٥] ﴿قَوَارِيرَ مِنْ فِطَّةٍ قَدَرُوهَا تَقْدِيرًا﴾[١٦]

وقوله تعالى: ويطاف عليهم بآنية من فضة وأكواب، فتأويل الأكواب يذكر في سورة "هل أتاك حديث الغاشية". ثم أخبر أن تلك الأكواب قوارير من فضة. قيل هي من فضة ولها صفاء القوارير يرى ما فيها من الشراب من خارجها لصفائها. ثم الآنية من الفضة في أعين أهلها أرفع وأشرف من الإناء المتخذ من التراب، فكذلك الصفاء الذي يكون بالفضة أبلغ وأرفع في أعين أهلها من الصفاء الذي يقع بالقوارير، [فيخبر أن صفاءها صفاء القوارير وإن كانت من فضة. وقرئ] "قوارير قوارير من فضة" على الأصل المعهود أنه لا ينصرف. وقرئ قواريوا، على الوقف عليه موافقا لآخِر سائر الآيات. وقرئ "قواريرا" بالتنوين عند الوصل أيضا، لانه رأس الآية. وقوله: قدروها تقديرا، أي جعلت على قدر رئهم. وقيل: يُشقّون على القدر الذي قدروه في أنفسهم وحدّثت به أنفسهم فلا يقدّرون في قلوبهم مقدارا إلا أثّوا بها على ذلك.

﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيلاً ﴾ [١٧] ﴿ عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً ﴾ [١٨] وقوله: ويسقون فيها كأسا كان مزاجها زنجبيلا، فمنهم من زعم أن العرب كانوا إذا أعجبهم شراب نعتوه وقالوا كالزنجبيل، فخرجت البشارة من الوجه الذي تَرغب^ في مثله الأنفس.

ن ث: فيتناولوا.

م: شجرة.

<sup>&</sup>quot; انظر الآية ١٤ من سورة الغاشية.

<sup>°</sup> الزيادة من *الشرح، ورقة ٣٠٨و.* 

<sup>&</sup>quot; ن: موافقا لـــائر.

<sup>·</sup> المبسوط في القراءات العشر لابن مهران، ٤٥٤؛ والنشر في القراءات العشر لابن الجزري، ٢٩٥/٢.

أ ر: على قدريتهم.

<sup>^</sup> جميع النسخ: يرغب.

ومنهم من ذكر أن الزنجبيل والسلسبيل واحد وهما اسم العين. ومنهم من ذكر في السلسبيل أي سَلْ سبيلا إلى ذلك العين. وقال قتادة: أي سَلِسَلة السبيل مستعذب ماؤها. ' وقيل: سلسبيلا شديد الجِرْية. '

### ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ مُخَلِّدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِنِتَهُمْ لُؤْلُوًا مَنْثُورًا ﴾ [١٩]

وقوله: ويطوف عليهم ولدان مخلدون، ذُكر الولدان لا أن يكون أفيها وِلَاذُ ولكنهم أُنشئوا ولدانا، فيخلَّدون كذلك [لا] أن يكبُرون ولا يَهْرَمون. وجائز أن يكون الولدان ولدان الكفرة الذين ماتوا في الدنيا صغارا / فلا يكون لهم في الجنة آباء ليُرْفَعوا إلى درجة الآباء [٢٨٧٩] فيجعلهم الله تعالى تحدَما الأهل الجنة.

وقوله عز وحل: إذا رأيتهم حسبتهم لؤلؤا منثورا، فمنهم من يقول: إن الله تعالى شبّه أ حسنهم بحسن اللؤلؤ المنثور إذ أحسن ما يكون اللؤلؤ إذا كان منثورا. فجائز أن يكون هؤلاء الولدان فضِّلوا في الحسّن على سائر الجواهر التي تكون أفي الحنة كما فضل الدرُّ في الدنيا على سائر الجواهر. ومنهم من يقول: إنهم ما لم يَطُوفوا فمن رآهم حَسِبهم لؤلؤا منثورا وإذا طافوا وتحركوا فحينئذ يُعْلَمون أنهم ولدان.

#### ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ﴾ [٢٠]

وقوله: وإذا رأيت ثم رأيت نعيما وملكا كبيرا، قيل: هما اللذان لا نعت لهما ولا وصف. وقيل: المُلْك استئذان الملائكة عليهم، وملوك الدنيا وإن علت رتبتهم لم يملكوا الاحتجاب

عن قتادة قوله: ﴿عينا فيها تسمى سلسبيلا﴾ عينا سَلِسَة مستقيدا ماؤها (تفسير الطبري، ٢٧١/٢٩).

قال ابن عباس: سَلْسَبِيلاً يَنْسَلُ فِي مُحلوقهم أنْسِلالاً. وقال أبو جعفر محمد بن علي: معناها لَيِنة فيما بين التخليخرة والحلق. وأما من فسره "سَلْ رَبَّك سَبِيلاً إلى هذه العين" فهو خطأً غير جائز. ويقال: عين سَلْسَلُ وسَلْسَالُ وسَلْسَبِلُ، معناه أَنه عَذْب سَهُل الدخول فِي الحلق. قيل: جمع السَّلْسَبِيل سَلاسِبُ وسَلاسِيبُ، وجمع السَّلْسَبيلة سَلْسَبيلات. وتَسَلَسَل الماء بحرى في حَدُور أو صَبَب (لسان العرب، «سلسل»).

ر ث م: لا يكون.

الزيادة من *الشرح، ورقة ٣٠٨*ظ.

ث: خدها.

ن م: يشبه.

<sup>·</sup> جميع النسخ: يكون. والتصحيح من المرجع السابق.

ن ئ: حسنهم.

من دخول الملائكة عليهم بغير استئذان، والمَلِك هو الذي له نفاذ الأمور. وجائز أن يكون ذكرَ النعيمَ والملكَ الكبيرَ على معنى أنه لا ينقطع عنهم بل إذا رأيتهم أبدا رأيتهم في نعيم وملك كبير.

﴿عَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُنْدُسٍ مُحْضَرٌ وَإِسْتَبْرَقُ وَمُلُوا أَسَاوِرَ مِنْ فِضَةٍ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا﴾[٢١]

وقوله تعالى: عاليهم ثياب سندس خضر وإستبرق، فجائز أن يكون أراد بالعالي ما عَلَا من المكان الذي هم فيه. فيخبر أن في أعلى أماكنهم ثياب خضر من سندس كما هو في المكان الذي سَفَل موضع جلوسهم، لأنهم يكونون على الأرائك والأحجال، فيكون ما تحت الأحجال والأرائك من الأماكن زرابي مبثوثة ونمار في مصفوفة ويكون عاليها كذلك. أفإن كان على هذا فلا فرق بين أن يكون فرش ذلك المكان من حرير وديباج غليظ إن أريد بالإستبرق الديباج الغليظ وبين أن يكون من ديباج رقيق إذ كل ذلك مما يُرغب في مثله. والله أعلم. وقيل: عاليهم، أي أعلى ثيابهم سندس خضر وإستبرق، وقال بعضهم: عالي أنفسهم ثياب سندس. ومنهم من صرف السندس إلى اللباس والإستبرق وإلى ما بسط، لأن الديباج الغليظ مما لا يرغب الأنفس إلى لبس مثله؛ فجمع بين ما يُلبس وبين ما يُفرش وبَيّن الفعل في أحدهما ولم يذكر في الآخر. ومنهم من قال: عاليهم، هم الولدان يطوفون من أعاليهم. والله أعلم.

وقوله عز وجل: ومحلُّوا أساوِرَ من فضة، فبشرهم بالأساور من فضة، لأن الفُضة مستحسنة بنفسها لبياضها والذهب استحسانه لقدره وعزته ليس لنفسه، لأنه أصفر والأعين لا تستحسن مهذا اللون، فحرت البِشارة بالفضة لا بالذهب. وقال بعضهم: يُحلَّى الرحال

۱ , م – له.

۲ رم: أسفل.

لعل المؤلف رحمه الله يشير إلى قوله تعالى: ﴿فيها عين جارية فيها سُؤر مرفوعة وأكواب موضوعة وتمارق مصفوفة
 وزرائ مبثوثة ﴿سورة الغاشية، ١٢/٨٨ ١-١٦).

ر م: بالإستبرق.

<sup>°</sup> ر ن م: والإستبرق.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ر ن ث: من الفضة.

۱ ر: لقدرته.

<sup>^</sup> جميع النسخ: لا يستحسن. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣٠٨ظ.

<sup>°</sup> رم+ وقال بعضهم يحلى الرحال بأسورة بالفضة لا بالذهب؛ ث + وقال بعضهم يحلى بالرحال بالفضة لا بالذهب.

بأسورة من فضة على ما أبيح لهم التحلي بخاتم الفضة 'في الدنيا وتُحَلَّى النساء بأساور 'الذهب على ما أبيح لهن التحلي بها في الدنيا.

وقوله تعالى: وسقاهم ربهم شرابا طهورا. قيل: هو الخمر تُطهَر من الآفات ومن كل مكروه وتُطهّر فلوبَهم من الغِلَ فيعمل ذلك الشراب في تطهير الظاهر والباطن، وشراب الدنيا يطهر ظاهر البدن وباطنُ البدن ينحسه [ه] الشراب. وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إن الرجل من أهل الجنة لَيعطَى قوةً مائة رجل في الأكل والشرب والحماع» فقال يهودي: إن الذي يأكل ويشرب يكون له الحاجة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «حاجة أحدهم عرق يَفيض من حسده فيَضمُر لذلك بطنه». والأصل أنك قد ترى الطعام الذي يَطعمه الإنسان في الدنيا يبقى قوته في البدن حتى يظهر ذلك في كل حارحة من حوارحه، وكذلك شهوته تبقى فيها. ثم يخرج التُفل منها والفضل. فحائز أن يرفع الله تعالى عن ذلك الطعام الفضل الذي يبقى في النفس.

### ﴿إِنَّ هٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَغَيْكُمْ مَشْكُورًا﴾[٢٢]

وقوله عز وحل: إن هذا كان لكم جزاء، فحائز أن يكون هذه البشارة خرجت لأهلها في الدنيا. وجائز أن يكون لهم في الآخرة أن هذا الذي أُكْرمتم به من الكرامات جزاء لعملكم وسعيكم في الدنيا.

ر م – الفضة.

جميع النسخ: بأساوير. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٨ظ.

جميع النسخ: يطهر. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: ويطهر. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ر: والشراب.

<sup>·</sup> ن - حاجة أحدهم.

ر ت: يغيض.

عن ابن أبي حاتم قال: جاء رجل من أهل الكتاب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا أبا القاسم تزعم أن أهل الحنة يأكلون ويشربون؟ فقال: «والذي نفسي بيده إن الرجل منهم ليُؤتّى قوّة مائة رجل منكم في الأكل والشرب والجماع والشهوة». قال: فإن الذي يأكل ويشرب يكون له الحاجة، والجنة طاهرة ليس فيها قَدْرُ ولا أذّى. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «حاجتهم عرق يفيض مثل ريح مسك، فإذا كان ذلك صَمْر له بطئه». (الدر المنبوطي، ١٠٠١) وانظر أيضا: بحر العلوم للسمرقندي، ١٠٣٣).

جميع النسخ: يبقى. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٨ظ.

۲۰ ن: ویکون.

### ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ تَنْزِيلًا﴾[٢٣]

وقوله: إنا نحن نزلنا عليك القرآن تنزيلا، قيل: فرقنا عليك القرآن تفريقا. والحكمة في التفريق ما ذكر في آية أخرى وهي قوله: [وَقَالَ اللّذِينَ كَفَرُوا] لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدةً كَذَلِكَ لِنُتَبّتِ بِهِ فُوَّادَكَ [وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً]، فأخبر أن في التفريق تثبيتا، فيكون الناس له أوعى وأعرف بمواقع النوازل منه من أن ينزل جملةً واحدة. ثم أضاف التنزيل إلى نفسه هاهنا وأضاف إلى جبريل عليه السلام في قوله عز وجل: نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ عَلَى قَلْبِكَ، وقوله تعالى: إنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ، وقال في آية أخرى: لا يحتى يَسْمَعَ كَلامَ اللهِ، فأضافه إلى نفسه. وقال: في لَوْحٍ مَخفُوظٍ. لا فهذا كله على مجاز الكلام ليس على الحقيقة، فحق كل من ذلك أن يصرف إلى ما يستجيزه لا الناس من التعامل فيما بينهم بذلك الكلام. فإذا قيل: هذا في اللوح [المحفوظ] لا فهمَ به و أريد منه أنه مكتوب فيه. وقوله عز وجل: حَتَى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللهِ أَوْحَهُ ولِل ما يستجيزه لا الناس من قبله على كلام الله تعالى، لا أن يكون ذلك كلامَه. وأضافه إلى جبريل عليه السلام، لأنه من قبتله تلقاه لا أن يكون ذلك كلام جبريل عليه السلام.

/ ثم قد ذكرنا ١٨ الحكمة في إنزال القرآن مفرّقا قبل هذا الفصل الكافي منه. ١٨

ا ر ث م + في القرآن.

[٧٧٨]

جميع النسخ: وهو. والتصحيح م*ن الشرح،* ورقة ٣٠٩و.

سورة الفرقان، ٣٢/٢٥.

ر ن م: تثبيت.

<sup>°</sup> سورة الشعراء، ١٩٣/٢٦-١٩٤.

سورة الواقعة، ٦٩/٠٤.

<sup>ً</sup> ر ن م – أخرى.

<sup>﴿ ﴿</sup> وَإِنْ أَخَذُ مِن المشركِينِ استجاركُ فأُجِرُه حتى يسمعَ كلام الله ﴾ (سورة التوبة، ٦/٩).

<sup>ً</sup> ر م: فأضاف.

<sup>&#</sup>x27; ﴿ وَبِلَ هُو قُرْآنَ بَحِيدُ فِي لُوحَ مُحْفُوظُ ﴾ (سورة البروج، ٢١/٨٥-٢٢).

<sup>&</sup>quot; رم: وإلى يستجيز؛ ث: وإلى يستخير.

١٢ الزيادة من المرجع السابق.

<sup>ً&#</sup>x27; سبورة التوبة، ٦/٩.

۱٬ ر ث م + أنه.

<sup>,</sup> , ,

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ر ث م: يلقاه.

<sup>٬٬</sup> ر ث م: قد ذكر.

۱۰ انظر: تأويلات القرآن، ۳۷٤/۸، ۲٤۸-۲٤۸-۲٤٩.

ثم حائز أن يكون التفريق لمكان أتباع النبي صلى الله عليه وسلم ليس لمكانه، لأن الله تعالى يَسَر على نبيه حفظه حتى كان يَعِي جميع ما يُنزل إليه جبريل عليه الصلاة والسلام بما يقرأ عليه مرة واحدة، وقيل له: لا تُحَرِكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ، الآية، فَصَيْنِ له الحفظ فأمن النسيان. فأما غيره فإنه يشتد عليه أن لو كلفه حفظه بدفعة واحدة فأنزل مفرقا ليكونوا أقدر على حفظه. ولهذا ما كثر حفّاظ القرآن في هذه الأمة وكثر قراؤها وكثر فقهاء هذه الأمة؛ لأن القرآن أنزل مفرقا على أثر النوازل فعرفوا مواقع النوازل فوقفوا على معرفة ما أودع في الآيات لمعرفتهم مواقع النوازل والمنسوخ، ولو نزل جملة واحدة اشتبه عليهم الناسخ من المنسوخ فأنزل الله تعالى مفرقا ليكونوا بيام الناسخ والمنسوخ أعلم. ولأنه إذا أنزل مفرقا كانوا إليه أشوق وأوغب منه مفرقا ليكونوا بعلم الناسخ والمنسوخ أعلم. ولأنه إذا أنزل مفرقا كانوا إليه أشوق في وأزلت اليهم مورة وإن كانوا قد أنزلت اليهم سورة أن كانوا قد أنزلت اليهم سورة من قبل. وفيه أيضا تخويف للمنافقين كما قال الله تعالى: يَخذَرُ الْمُتَافِقُونَ أَنْ تُنَزِّلَ عَلَيْهِم سورة من قبل. وفيه أيضا تخويف للمنافقين كما قال الله تعالى: يَخذَرُ الْمُتَافِقُونَ أَنْ تُنَزِّلَ عَلَيْهِم سُورة من قبل. وفيه أيضا تخويف للمنافقين كما قال الله تعالى: يَخذَرُ الْمُتَافِقُونَ أَنْ تُنَزِّلَ عَلَيْهِم سُورة مُن مَن الفوائد والمنافع للمؤمنين. مُورة أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ الله عليه والغه أعلم.

### ﴿ فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ آثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾ [٢٤]

وقوله عز وحل: فاصبر لحكم ربك، ففيه أنه ابتلاه بما تكرهه '` نفسه ويشتد عليها حتى دعاه إلى الصبر، لأن المرء لا يدعى إلى الصبر على النعم واللذات وإنما يدعى إليه إذا ابتلي بالمكاره '` والبليات.

١ ر: يستر؛ ن: بشر؛ ث: تيسر.

ن: حفظ

<sup>ٔ</sup> ر ث م: بقی.

<sup>ً ﴿</sup>لا تَحْرُكُ بِهُ لسانكُ لتعجل به إن علينا جمعه وقرآنه فإذا قرأناه فاتبع قرآنه ثم إن علينا بيانه﴾ (سورة القيامة، • 17/٧ − ١٩).

ر ث م: والمنسوخ.

<sup>.</sup> جميع النسخ: يعلم. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٣٠٩و.

ر م + والله.

<sup>^</sup> ر ث: أسوق.

سورة محمد، ۲۰/٤٧.

١ سورة التوبة، ٦٤/٩.

ر ث م: بما یکرهه.

<sup>&#</sup>x27;` ث: بالمكان.

وقد صبر عليه السلام على المكاره لأنه أمر بمضادّة الجن والإنس فانتصب لهم حتى آذّوه كلَّ الأذى وهموا بقتله. وقوله: و**لا تطع منهم آثما أو كفورا**، كأنه قال: ولا تطع من دعاك<sup>ا</sup> إلى ما تَأْثَم فيه أو تكون ً كفورا، أو لا تُحب الآثم، ۖ أو الكفور إلى ما يدعوك ً إليه.

### ﴿ وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِكَ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ [٢٥]

وقوله عز وجل: واذكر اسم ربك، يحتمل واذكر ° باسم ربك، أو صلِّ باسم ربك، كقوله: وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى، ` أو يقول: واذكر اسم ربك، أي كن ذاكرا له في كل وقت. وقوله عز وجل: بكرة وأصيلا، البُكرة تحتمل ' صلاة الصبح، والأصيلُ يحتمل صلاة الظهر والعصر.

### ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِخَهُ لَيْلًا طُويِلًا ﴾ [٢٦]

وقوله عز وجل: ومن الليل فاسجد له وسبحه ليلا طويلا، يحتمل صلاةَ الليل: النوافلَ إن كان قوله: وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلًا، ^ في صلاة الفرائض، وإن لم يكن في ذلك فيكون كأنه قال: واذكر ربك في كل وقت بالليل والنهار؛ أو يقول: فليكن اسم ربك مذكورا حتى لا يخلو ساعة من هذه الساعة إلا وهو مذكور فيها. والله أعلم.

### ﴿إِنَّ هٰؤُلَاءِ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا﴾[٢٧]

وقوله عز وحل: إن هؤلاء يحبون العاجلة ويذرون وراءهم يوما ثقيلا. حب العاجلة مما طبع به `` الخلائق؛ لأن كلًا '` طُبع على حب الانتفاع والتمتع بالشيء، فلا يلحقهم الذم بحب ما طُبعوا عليه وأُنشئوا. ولكن الذم إنما يلحق '` من أحب الدنيا واختارها وآثرها على غير الذي

ر ث م + إلى ما دعاك.

ر ت م + إبى ما دعان ` ر م: أو يكون.

<sup>ً</sup> ن: الأثيم.

أ ر ث م: ٰإلى ما يدعون.

<sup>ً</sup> ر ث م – واذكر.

<sup>🦈</sup> سورة الأعلى، ١٥/٨٧.

جميع النسخ: يحتمل. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٩و.

الآية السابقة.

<sup>°</sup> رم: إلا هو.

۱۰ ر ث م – یه.

<sup>&</sup>quot; جميع السنخ: لأن كل. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ جميع النسخ: ولكن إنما يلحق الذم. والترجيح من المرجع السابق.

جعلت له الدنيا وأنشئت، فالدنيا إنما أنشئت وجعلت ليكتسب بها نعيم الآخرة والحياة الدائمة اللذيذة، فمن أحبها فلذا فهو لا يلحقه بذلك ذم ولا تعيير، ومن أحبها وآثرها لها واكتسبها لها فهو المذموم. وأولئك كانوا مختلفين في ذلك لم يكونوا على فن واحد. منهم من حمل حبه الدنيا على إنكار وحدانية الله تعالى وألوهيته. ومنهم من حمل حبه إياها على تكذيب الرسل والتعادي لهم ومكابرة الحق. ومنهم من حمل حبه إياها على إنكار البعث والجزاء لما عملوا. ومنهم من حمل حبه الدنيا على التفريق بين الرسل أنكروا بعضا وصدقوا بعضا. وتولد من حبهم إياها ما ذكرنا فلحقهم الذم لذلك، ولذلك ما ذكر من الإنفاق في الدنيا حيث قال: مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هٰذِهِ الْحَيَاةِ الدُنْيَا كَمَثَلِ رِيحٍ فِيهَا صِرُّ أَصَابَت، الآية. فمن أنفق في هذه الدنيا في هذه الدنيا واختارها للدنيا لا لاكتساب ما ذكرنا من النِعم اللذيذة اللذيذة والحياة الباقية التي لا انقطاع لها كان على ما ذكر.

ثم إذا ذكرت "الدنيا [في القرآن] ذكرت الآخرة وراءها؛ وإذا ذكرت الآخرة على إثر ذكر الإنسان قيل: "أماتمه"، لأن الإنسان يُقبل إليها، فيكون ذلك أماتمه وقُدَّاتمه. وأما عند ذكر الإنسان قيل: "وراءها"، لأنها تَخْلُفها، "وكلُ من تَحلَف آخر يكون بعده ووراءه، لأنه يكون عند فوت الآخر، لذلك كان ما ذكر.

ر ث م – له.

جميع النسخ: واستست فالدنيا إنما أسست. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٩و.

ن - فالدنيا إنما أنشئت وجعلت.

ر ث م: فمن أحب.

ن: ولا يعتبر

<sup>ً</sup> رم: لما علموا.

<sup>ُ</sup> ن ث: تولد.

 <sup>﴿</sup> تَئَلُ مَا يَنْفَقُونَ فِي هَذَهُ الْحَيَاةُ الدّنيا كَمثل ربِّح فيها صِرُّ أصابت حَرْثَ قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته ﴾ (سورة آل عمران، ١١٧/٣).

<sup>ُ</sup> ث – حيث قال مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ريح فيها صر أصابت الآية فمن أنفق في هذه الدنيا.

١٠ جميع النسخ: فيكون.

۱۱ ر ث م: لغيرها.

۱۲ ن: من النعيم

المجيع النسخ: إذا ذكر. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٩ ظ.

١٠ ر ن م: يخلفها؛ ث: يخلقها. والتصحيح من المرجع السابق.

### ﴿نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِئْنَا بَدَّلُنَا أَمْثَالُهُمْ تَبْدِيلًا﴾ [٢٨]

وقوله عز وجل: نحن خلقناهم وشددنا أسرهم، رجع إلى الاحتجاج عليهم لما أنكروا؛ يقول: يعلمون أنا خلقناهم بدءا ونحن شددنا أسرهم أي قوتهم، أو نحن شددنا خلقتهم، أو نحن شددنا خلقتهم، أو نحن أوصلنا جوارحهم المتفرقة ومفاصلهم المتشتّتة بعضها إلى بعض، ونحن نبدل أمثالهم المعث والإعادة بعد الموت؟ يقول: من قدر على المعث أقدر. وقوله عز وجل: وإذا شننا بدلنا أمثالهم تبديلا، يذكر بعد هذا إن شاء الله تعالى.

### ﴿إِنَّ هٰذِهِ تَذْكِرَةُ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا﴾ [٢٩]

وقوله عز وجل: إن هذه تذكرة، يحتمل هذه، أي هذه السورة، لأنه ذكر في أولها ابتداء إنشائهم وخلقهم و [في] آخرها أعادتهم وفي خلالها جزاة صنيعهم الذي صنعوا، فيكون في ذلك تذكرة هم. ويحتمل قوله: إن هذه تذكرة، أي الأنباء التي ذكرت في القرآن، أو هذه المواعظ تذكرة لما لهم وما عليهم، أو تذكرة لما لله عليهم وما لبعضهم على بعض. وقوله عز وجل: فمن شاء اتخذ إلى ربه سبيلا، هذا يخرج على وجهين. أحدهما يقول: قد مكن كلًا أن يتخذ سبيلا إلى ربه، أي لا شيء يمنعه عن اتخاذ السبيل إلى ربه إذا شاء، لكن من لم يتخذ إنما لم يتخذ لأنه لم يشأ أن يتخذ سبيلا وإلا قد مكن له ذلك. والثاني يقول: من شاء اتخاذ السبيل فليتخذ السبيل إلى ربه، على ما نذكر العلى الاستقصاء بعد هذا إن شاء الله تعالى.

جميع النسخ: ونحن. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣٠٩ظ.

ن: المنشئة.

<sup>&#</sup>x27; ن – إلى بعض.

<sup>،</sup> ن: بيدل.

ه رم: ويحتمل.

<sup>`</sup> ن - ذكر.

الزيادة من المرجع السابق.

<sup>^</sup> رنم: وفي حلال.

<sup>ً</sup> ر ن م: وتذكرة.

١٠ ن: وأما لبعضهم.

١١ ر ن ث: على ما يذكر؟ م: على ما ذكر. والتصحيح من المرجع السابق.

### ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [٣٠]

ثم قوله تعالى: وما تشاءون إلا أن يشاء الله، يقول: ' -والله أعلم- من شاء اتخاذ السبيل إلى ربه لا يتخذ إلا أن يشاء الله أن يتخذ السبيل إلى ربه فعند ذلك يتخذ. وهذا على المعتزلة لأنهم يقولون: إن الله تعالى قد شاء لجميع الخلائق أن يتخذوا إلى ربهم سبيلا لكنهم شاءوا أن لا يتخذوا أ فلم يتخذوا. وقد أخبر أنهم لا يشاءون اتخاذ السبيل إليه ولا يتخذون إلا أن يشاء الله لهم اتخاذ السبيل، فعند ذلك يتخذون ما ذكر ويشاءون.

وقوله عز وجل: إن الله كان عليها حكيها، إن الله تعالى لم يزل عليها، بصنع خلقِه من التكذيب له والتصديق ومن الطاعة له والمعصية، أي على علم منه بصنيعهم أنشأهم وخلقهم، حكيها، في فعله ذلك وخلقِه إياهم على ما علم منهم أن لا يكون، لأنه إنها خلقهم وأنشأهم لمنافع أنفسهم ولحاجتهم لا لمنافع ترجع إليه أو لِمَضارً يَدفع عن نفسه. فخلقه إياهم وبغتُه الرسل إليهم على علم عما يكون منهم من التكذيب والرد لا يخرج فغله عن الحكمة والحق، بل يكون حكيما في ذلك. وأما من يبعث الرسول في الشاهد إلى من يعلم أنه يكذّبه ويردُّ رسالته وهديته ويستحق به [ففعله هذا] سفه ليس بحكمة، لأنه إنما يُرسل الرسول ويبعث هديته لمنافع تكون اله، الفعله عنا يكون منه سفه ليس بحكمة، لأنه إنما يُرسل

### ﴿يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمِينَ أَعَدَ لَهُمْ عَذَابًا ٱلِيمَّا﴾[٣١]

وقوله عز وجل: يدخل من يشاء في رحمته، هذا على المعتزلة أيضا، لأنه ذكر أنه يدخل من يشاء في رحمته وهم يقولون: قد شاء أن يدخل كلًا في رحمته لأنه شاء إيمان كلّ منهم،

<sup>&#</sup>x27; ن – يقول. <sup>۱</sup>

جميع النسخ: وعند. والتصحيح من *الشرح، ورقة ٣٠٩*ظ.

ا ر: بحميع.

ر م + إلى ربهم سبيلا؛ ر م – لكنهم شاءوا أن لا يتخذوا.

المجيع النسخ: من. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: أن يكون. والزيادة من المرجع السابق.

<sup>﴿</sup> جميع النسخ: الآية. والتصحيح من المرجع السابق.

حميع النسخ: يرجع. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۰ جميع النسخ: يكون.

١١ جميع النسخ: للمرسل.

والله تعالى أخبر أنه يدخل من يشاء في رحمته دل ذلك على أنه لم يشأ أن يُدخل في رحمته من علم منه أنه يختار الهدى، مَن علم منه أنه يختار الضلال، ولكن إنما شاء أن يدخل في رحمته من علم منه أنه يختار الهدى، فأما من علم منه اختيار غيره فلا يحتمل أن يشاء ذلك له. والله أعلم. أ

وقوله عز وجل: والظالمين أعد لهم عذابا أليما، أي وشاء أيضًا من علم منه الضلال أن يعذبه عذابا أليما. وفي حرف ابن مسعود وأبي وحفصة رضي الله عنهم: يختص برحمته من يشاء، وهذا الحرف تفسير تأويل الآية. و[يحتمل] أن يكون وحمته هاهنا هو الهدى وسبيلَ الله. ويحتمل أن يكون رحمته " جنته مسيت رحمة ، لأنه برحمته ما يُدخلها أهل الإيمان. والله أعلم بحقيقة ما أراد. والله الموقق . ^

ن: حين.

<sup>&#</sup>x27; ن ث: والله الموفق.

 <sup>\*</sup> جميع النسخ: أن يعد له. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣١٠و.

<sup>·</sup> جميع النسخ: وأن يكون. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> جميع النسخ + هو.

<sup>ً</sup> رم: هو جنة.

<sup>ً</sup> ن + إلا.

<sup>′</sup> ر ن - بحقيقة ما أراد والله الموفق؛ ث – والله الموفق.

# بشنألنا أخراكهمترا

#### سورة المرسلات<sup>ا</sup>

بسم الله الرحمن الرحيم.

﴿وَالْمُرْسَلَاتِ عُرْفًا﴾ [١] ﴿فَالْعَاصِفَاتِ عَصْفًا﴾ [٢] ﴿وَالنَّاشِرَاتِ نَشْرًا﴾ [٣] ﴿فَالْفَارِقَاتِ فَرْقًا﴾ [٤] ﴿فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْرًا﴾ [٥]

قوله عز وحل: 'والمرسلات عُزفا فالعاصفات عَضفا والناشرات نَشُرا فالفارقات فَرقا فالملئكة، فالملقيات فِركُرا، اختلف الناس في تأويلها. فمنهم من حمل تأويل هذا كله على الملائكة، ومنهم من صرفها إلى الرياح، ومنهم من صرف البعض إلى الرياح والبعض إلى الملائكة. وجائز أن يجعل هذا كله في الرياح، ويستقيم أن يصرف كله إلى الملائكة، ويستقيم أن يجعل البعض في الملائكة والبعض في الرياح. فإن كان في الرياح استقام القسم بها، لأن من الرياح رياحا هُنَ مُبشِرات برحمته سابقات للنعم إلى عباده، كقوله تعالى: وَمِنْ آياتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الرّيَاحَ مُبَشِّرَاتٍ وَلِيُذِيقَكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ. ومن الرياح رياح هي مُنجيات، قال الله تعالى: هُوَ الّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ حَتَى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيحِ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا؛ '

<sup>﴿</sup> رَ - سُورَةَ المُرسَلَاتِ؛ نَ: سُورَةَ وَالمُرسَلَاتِ؛ تُ + وَهِي خَمْسُونَ آيَاتُ مُكَيَّةً.

<sup>&#</sup>x27; ن – قوله عز وجل.

ر ث م: اختلفوا.

ن: بين.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م: المنعم.

ت سورة الروم، ٢٠/٣٠.

 <sup>﴿ ...</sup> جاءتها ربح عاصف و جاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم دعوا الله مخلصين له الدين لئن أبحيتنا
 من هذه لنكونن من الشاكرين فلما أنجاهم إذا هم يغون في الأرض بغير الحق، (سورة يونس، ٢٢/١-٣٣).

فجعل الله تعالى الريح سببا لتسيير السفن في البحار كما جعل الماء سببا لذلك. وجعل منها مهلكات مذكرات لقوته وسلطانه، كما قال عز وجل: فيُوسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِنَ الرِيحِ فَيغْرِقَكُمْ، الآية، فهي تميتهم وتهلكهم من غير أن يدركوها بأبصارهم وإن كانت الأبصارهي أول ما يقع بها درك الأشياء. ولو أراد أحد أن يعرف الوجه الذي له صارت المنجيات الرياح منجيات أو يعرف الوجه الذي له صارت المرياح مهلكات / أو مبشرات لم يقف عليه، فصارت الرياح مذكرات للنعم. وفي تذكير النعم إيجاب القول [بالرسالة لما ذكرنا، وفي تذكير القدرة والسلطان إيجاب القول] بالبعث وبكل ما يخبرهم به الرسل؛ لأنهم كانوا ينكرون البعث والسلطان إيجاب القول] على ما ذكرنا إذا تدبروا في أمر الرياح] ورأوا [ما] فيها من لطائف الحكمة وعجائب التدبير ما لا يبلغه الا تدبيرهم وحكمتهم علموا أن الأمر غير مقدر بقواهم ولا بحكمتهم. فيكون في ذكر ما ذكرنا إزاحة ما اعترض لهم من من الشكوك ولن والشبه في أمر البعث، فأقسم بها حل حلاله على ما ذكرنا أن القسم محعل لتأكيد ما يقصد إليه باليمين. البعث، فأقسم بها حل حلاله على ما ذكرنا أن القسم محعل لتأكيد ما يقصد إليه باليمين. المعشرة وعجائب اليمين. المعرفة وعبائب البه باليمين. المهمة المعرفة وعبائب الهورة على ما ذكرنا أن القسم محمل لتأكيد ما يقصد إليه باليمين. المهمة المنافعة وعبائب المها حل حلاله على ما ذكرنا أن القسم محمل لتأكيد ما يقصد إليه باليمين. المهمة المها المها المها المها المؤلة المها المها

و ث م – الريح.

م: لفوته

۳ ر - کما.

<sup>\* ﴿</sup> أُم أمنتم أن يعيد كم فيه تارة أخرى فيرسل عليكم قاصفا من الريح فيغرقكم بما كفرتم ثم لا تجدوا لكم علينا به تبيعا ﴾ (سورة الإسراء، ٦٩/١٧).

ر ث م: أن يدركوه.

<sup>&</sup>lt;sup>ت</sup> ث - الرياح.

۷ ن: أي.

أ م - للنعم؛ ن + مهلكات أو مبشرات لم يقف عليه فصارت الرياح مذكرات للنعم.

<sup>ٌ</sup> الزيادة من *الشرح،* ورقة ٣١٠و.

١٠ ر: بالرسل.

١١ الزيادة من المرجع السابق.

١٢ الزيادة من المرجع السابق.

١٣ جميع النسخ: لا يبلغها. والتصحيح من المرجع السابق.

۱٤ ث: بتدبيرهم.

١٠ جميع النسخ: بعقوهم. والتصحيح من المرجع السابق.

١٦ ر ث م: له.

۱۷ جميع النسخ: من الشك. والتصحيح من المرجع السابق.

١٨ ن - في أمر.

۱۹ ن – باليمين.

فرجعنا إلى قوله: والمرسلات عوفا، قيل: هي الرياح المبشرات سميت عرفا لأنه ما تأتي به من النعم معروف. وقيل: العرف المتتابع، وسمي عرف الفرس عرفا لتتابع بعض الشعر على بعض، فجائز أن يكون منصرفا إلى الرياح المبشّرة. وكذلك قوله تعالى: والناشرات نشرا، جائز أن يكون يُحمل على الرياح لكن على الرياح المبشرات وهي الرياح السهلة الخفيفة، لأن النشر مذكور في رياح الرحمة بقوله: وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ نَشْرًا " بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ، في بعض القراءات. لا

وقوله عز وحل: فالعاصفاتِ عَصْفا، هي الرياح الشديدة التي تكسر الأشياء وتقصمها مهمي التي تُرسَل للإهلاك كقوله تعالى: فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِنَ الرِّيحِ. ' وحائز أن يكون قوله: والمرسلات عرفا، هي اسم الرياح التي لم يظهر أنها أرسلت للهلاك أو للتبشير، لأن الرياح التي ترسل ' للرحمة يظهر أثر رحمتها من ساعاتها من إرسال السحاب وغير ذلك قبل أن تتتابع '' وكذلك الرياح التي هي رياح إهلاك يظهر عَلَم الإهلاك من ساعتها وهو أن تكون '' قاصفة شديدة قبل أن تتتابع '' وقوله تعالى: فالفارقات فَرقا، فيحتمل الرياح أيضا وإنما سميت فارقات لأنها تفرق '' السحاب فيصير البعض في أفق والبعض في أفق آخر . ''

<sup>·</sup> جميع النسخ: ما يأتي. والتصحيح م*ن الشرح،* ورقة ٣١٠و.

جميع النسخ: معروفة.

<sup>ً</sup> ن - أن يكون.

مجيع النسخ: للرحمة. والتصحيح من المرجع السابق.

جميع النسخ: بشرا. والتصحيح من المرجع السابق.

أسورة الأعراف، ٧/٧٥.

<sup>·</sup> قرأُ حمزة والكساثي و تَعَلَف "الرِّيح نَشُرا" بفتح النون و سكون الشين (المبسوط في القراءات العشر الابن مهران، ٢٠٩).

ر م: ويقصمها؛ ن: وبعضها.

ن: يرسل.

<sup>&#</sup>x27; ﴿ وَأُمْ أَمِنْتُمْ أَن يُعِيدُكُمْ فِيهِ تَارَةً أُخرى فيرسل عليكم قاصفا من الريح فيُغرقكم عما كفرتم ثم لا تجدوا لكم علينا به تبيعاً ﴾ (سورة الإسراء، ١٩/١٧).

۱۱ ن ث: يرسل.

۱۲ ر ن م: أن يتتابع.

۱۳ ر ن م: أن يكون.

ا ر ن م: أن يتتابع.

١٥ رَ م: يحتمل.

۱۱ ن: يفرق.

۱<sup>۷</sup> جميع النسخ: أخرى. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣١٠و.

وقوله عز وحل: فالْمُلْقياتِ ذِكرا، فحائز أن يصرف إلى الرياح، وإلقاء ذكرها ما ذكرنا أنه تَظهر الها النعم ويُتذكر ويُتبيَّن بها النحاة ويقع ببعضها الإهلاك، فذلك إلقاء ذكرها. والله أعلم.

وإن صُرف الكل إلى الملائكة فيحتمل أيضا. فقوله عز وجل: والموسلاتِ عرفا، أي الملائكة الذين أرسلوا بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وقوله عز وجل: والعاصفات عصفا، أي الملائكة الذين يَعصِفون أرواح الكفار أي يأخذونها على شدة وغضب. وقوله: والناشرات نشوا، حائز أن يكون أريد بها السَّفَرة من الملائكة شمّوا ناشرات لأنهم ينشرون الصحف ويقرءونها. وحائز أن يراد بها الملائكة الذين يأخذون أرواح المؤمنين على لين ورفق. وقوله: فالفارقات فرقا، حائز أن يراد بها الملائكة، وسميت فارقات لأنهم يفرقون بين الحق والباطل. وقوله: فالملقيات ذكرا، هم الملائكة الذين يلقون الذكر على ألسن الرسل عليهم السلام.

وإن صرف البعض إلى الملائكة والبعض إلى الرياح فمستقيم أيضا، فيكون الموسلات، الذين أرسلوا بالمعروف والخير، والعاصفات، الريح الشديدة، والناشرات، الرياح الخفيفة السهلة، والفارقاتِ فَرْقا فالْمُلْقيات ذكرا، هم الملائكة.

ويحتمل وجها آخر أن يراد بقوله: والموسلات عرفا، هم الرسل من البشر الذين بعثوا إلى الخلق، فما من رسول بعث إلا وهو مرسل بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وكذلك حائز أن يراد بقوله تعالى: فالفارقات فرقا فالملقيات ذكوا، هم الرسل، لأنهم يفرقون بين الحق والباطل ويُلقُون الذكر في مَسامع الخلق. وجائز أن يكون قوله: والموسلات عرفا، هي الكتب المنزلة من السماء لأنها أرسلت بالمعروف وكل أنواع الخير. وكذا قوله:

<sup>·</sup> جميع النسخ: يظهر. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣١٠ظ.

<sup>ً</sup> م – بها. ً م: بالنعم.

۲. پسم.

<sup>\*</sup> جميع النسخ: ويبين. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>°</sup> جميع النسخ: الهلاك. والتصحيح من المرجع السابق.

م: السفر.

<sup>&#</sup>x27; ث: في الملائكة.

<sup>&#</sup>x27; ن + يكون.

ن – المنزلة.

والناشرات نشوا، أي ناشرات الحق والهدى. وكذا قوله عز وحل: فالفارقات فرقا، لأنها يفرق بين الحق والباطل أيضا. وكذلك فالملقيات ذكرا، فإنها سبب لذلك. والنه أعلم.

#### ﴿عُذْرًا أَوْ نُذْرًا﴾[٦]

وقوله عز وحل: عذرا أو نذرا، أي عذرا من الله تعالى، وهو أن الله تعالى أرسل الرسل وأنزل الكتب وبين الحجج حتى لم يبق لأحد على الله حجة بعد ذلك، فهذا هو الإعذار. وقوله: أو نُذْرا، أي أنذرهم ولم يَعجَل في إهلاكهم بل بين لهم ما يُتقى ويجتنب وما يُندَب إليه ويؤتّى، فهذا هو الإنذار. وعلى تأويل الرياح ما ذكرنا أنها مذكرات نعم الله تعالى ونقمته فيكون في ذلك إعذار وإنذار. والله أعلم.

#### ﴿إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِعٌ ﴾ [٧]

وقوله عز وحل: إنما توعدون لواقع، فهذا موضع القسم. مما ذكر من المرسّلات إلى آخرها. ثم إن كان الموعود هو يوم البعث فمعناه إن الذي توعدون به من البعث لكائن، وإن كان على الحزاء والعقاب فتأويله إن ما توعدون به من العذاب لنازل بكم. فيكون الآية في قوم عَلِمَ الله تعالى أنهم لا يؤمنون.

#### ﴿ فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتْ ﴾ [٨]

وقوله عز وجل: فإذا النجوم طمست، فكأنه -والله أعلم- لما نزل قوله تعالى: إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِعُ، ` سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ` وقت وقوعه متى يكون، فنزل فإذا النجوم طمست، فأشار إلى الأحوال التي [تكون] ^ يومئذ لا إلى نفس الوقت. فقوله: طمست، <sup>أ</sup> / أي ذهب ضوءها ونورها ثم تناثرت.

<sup>[</sup>Þ٨٧٨]

جميع النسخ: للحق. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢١٠ظ.

المجيع النسخ: على. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&</sup>quot; ن: اعتذار.

<sup>·</sup> جميع النسخ: يوعدون, والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ر: إن ما يدعون؛ ن ث م: إن ما يوعدون. والتصحيح من المرجع السابق.

الآية السابقة.

<sup>&#</sup>x27; ر: عما.

<sup>·</sup> الزيادة من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ن – فأشار إلى الأحوال التي تكون يومئذ لا إلى نفس الوقت فقوله طمست.

### ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ ﴾ [٩] ﴿ وَإِذَا الْحِبَالُ نُسِفَتْ ﴾ [١٠]

وقوله عز وجل: وإذا السماء فرجت، أي انشقت. وإذا الجبال نسفت، أي قُلعت من أصلها فسوِّيت بالأرض. وقال الزجاج: نسفتُ الشيء إذا أخذُتَه على سرعة. ا

### ﴿ وَإِذَا الرُّسُلُ أَقِتَتُ ﴾ [١١]

وقوله عز وحل: وإذا الرسل أقتت، وقرئ "وُقَتت" وكذلك أصله، لكن الهمزة أبدلت مكان الواو طلبا للتخفيف، وهو من التوقيت أي جمعت لوقت. وقيل: أحضرت الرسل ليشهد كل واحد منهم على قومه الذين بُعث إليهم، كما قال الله تعالى: وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَى هُوُلَاءٍ. وقيل: أقتت، أي وُعِد لهم بيان حقيقة ما إليه دُعُوا من وقوع ما أوعدوا قومهم الذين تركوا إجابتهم من العذاب ووُعد لهم الوصول إلى من آمن بالله تعالى وأجاب الرسل فيما دعوهم إليه من الثواب.

### ﴿لِأَيِ يَوْمٍ أُجِلَتْ ﴾ [١٢] ﴿لِيَوْمِ الْفَصْلِ ﴾ [١٣]

وقوله عز وحل: لأي يوم أجلت، فأحلت وأُقتت واحد، لأن في التأجيل توقيتا وفي التوقيت تأجيلا. ثم بين وقت ملول الأجل أجل العذاب بقوله عز وجل: ليوم الفصل، أي ليوم الحكم والقضاء، قال الله تعالى: وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ لَكَانَ لِرَامًا وَأَجَلُ مُسَمَّى. وقال: وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ لَكَانَ لِرَامًا وَأَجَلُ مُسَمَّى. وقال: وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ لَكُونَ الكلمة التي مسبقت منه هي التحرير الجزاء إلى يوم البعث، فجعل ذلك يوم الجزاء وذلك يكون بالمعاينة،

<sup>ُ ﴿</sup>وَإِذَا الْجَبَالَ نُسِفَتُ﴾ قال الزحاج: أي ذُهِبَ بها كلِّها بسرعة. يقال: انتسفتُ الشيء، إذا أخذتَه كله بسرعة (معاني القرآن وإعرابه للزحاج، ٢٦٦٦/٥؛ وزاد المسير لابن الجوزي، ١٠٨/٦).

<sup>\*</sup> قرأ أبو عمرو ويعقوب: "وُقِتَتْ" بالواو وتشديد القاف *(المبسوط في القراءات العشر* لابن مهران، ٤٥٦).

<sup>&</sup>quot; سورة النحل، ١٦/٨٦.

أ ن - وأجاب الرسل فيما دعوهم إليه من الثواب وقوله عز وجل.

<sup>&#</sup>x27; ن – وقت.

ا سورة طه، ۱۲۹/۲۰.

۲ سورة يونس، ۱۹/۱۰؛ وسورة هود، ۱۱۰/۱۱؛ وسورة فصلت، ٤٥/٤١.

المجيع النسخ: أن يكون.

<sup>°</sup> رم: الكل.

۱۰ جميع النسخ: هو. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣١١و.

وجعل هذه الدار دار محنة وابتلاء وذلك يكون بالحجج والبينات، فكأنه قال: لولا ما سبق من كلمة الله تعالى من تأخير الجزاء والعذاب وإلا كان العذاب واقعا بهم في هذه الدنيا بالتكذيب. ويحتمل وجها آخر وهو أن الله تعالى أخر الجزاء والعقاب إلى اليوم الذي يجمع فيه الأولين والآخرين، وقدّر في هذه الدنيا خلق هذا البشر على التتابع [بعضها على أثر بعض ولم يقدّر خلقهم جملةً. فأخر العذاب] إلى ذلك اليوم، إذ ذلك اليوم هو الذي يوجد فيه الجمع. والنه أعلم. وسُمي يوم الفصل لهذا أنه يوم القضاء والحكم، ولأنه اليوم الذي يظهر فيه مثوى أهل السعادة، ويُفصل بين الأولياء والأعداء أو يُفصل بين الخصماء. والله أعلم.

### ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الْفَصْلِ ﴾ [١٤]

وقوله: وما أدراك ما يوم الفصل، أي لم تكن تدري' فأدراك' الله تعالى ذكر هذا، إما على التعظيم والتهويل لذلك اليوم أو على الامتنان على رسوله صلى الله عليه وسلم بإطلاعه عليه. والله أعلم.

### ﴿وَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ﴾ [١٥]

وقوله عز وحل: ويل يومئذ للمكذبين، وفي هذا دليل على أن الوعيد " المذكور على الإطلاق منصرف إلى أهل التكذيب. ثم لم يذكر ما للمصدقين وحقه أن يقال: طوبي للمصدقين، لأن حرف الويل يُتكلم به عند الوقوع في المهلكة وحرفً " طوبي يتكلم به في موضع السرور والعطية.

م – دار ـ

<sup>ً</sup> ر م – إلى اليوم.

<sup>&</sup>quot; ر ث م: للنشر؛ ن: النشر. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣١١و.

الزيادة من المرجع السابق.

<sup>°</sup> م: توجد.

٦ ن: لا يحمع.

 <sup>\*</sup> ث: + والله أعلم.

<sup>^</sup> ث: الشقاوة.

ر م: ويفصل.

۱۰ ن: لم يكن يدري.

١١ ن: قُدر لك؛ ر ث م: فدراك. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ ن م - الوعيد.

۱۳ ن + وحرف.

فإذا ذكر في أهل التكذيب حرف الهلاك كان من كان بخلاف حالهم مستوجِبا للسرور؛ ولكنه إن لم يُذكر هاهنا، فقد ذكرها في موضع آحر بقوله: فَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا، ۚ وقال عز وحل: فَمَنْ تُقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ. `

﴿ أَلَمْ نُهْلِكِ الْأَوَّلِينَ ﴾ [١٦] ﴿ ثُمَّ نُتْبِعُهُمُ الْآخِرِينَ ﴾ [١٧] ﴿ كَلْلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ ﴾ [١٨] ﴿وَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ﴾[١٩]

[۷۹۸و س ۲۹

\* وقوله عز وحل: ألم نهلك الأولين، وهم قوم نوحٍ وقوم عادٍ وثمودَ. ثم نتبعهم الآخرين، قوم فرعونَ وقوم لوطٍ وغيرُهم. **كذلك نفعل بالمجرمين،** قيل: مجرمي هذه الأمة. ثم اختلف في وقت فِعله. فمنهم من يقول بان هذا الإهلاك في الآخرة، لقوله تعالى: بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ. ` ومنهم من ذكر أنه فُعل بهم يومَ بَدْرٍ. ومنهم من ذكر أن فِغله بمحرمي أمة ْ محمد عليه الصلاة والسلام، كما روي° عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «نصرت بالرعب مسيرة شَهْرَين». ' أَلقي الله تعالى في قلوبهم الرعب حتى تركوا الانتياب ' إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه للمحاربة مع كثرة شوكتهم وقلة أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فهذا فعله بالمحرمين. وفي إلقاء الرعب ألطف^ آيات رسالته وأبين حجة <sup>9</sup> عليها، إذ<sup>١٠</sup> كان فيه ما ٨٧٩و س٣٦] ينبّئهم ' ' أن الذي أقعدهم عن القتال وقذف في قلوبهم الرعب أمر سماوي لا غير. والنَّه أعلم. \*

ث + ألم نخلقكم من ماء مهين. ﴿ فِأَمَا مِن أُوتِي كَتَابِهِ بِيمِينِهُ فِسُوفَ بِحَاسِبِ حَسَابًا يَسْيَرًا وينقلب إلى أهله مسرورا وأما من أوتى كتابه وراء ظهره فسوف يدعو تُبورا ويصلى سعيرا﴾ (سورة الانشقاق، ٨٤/ ٧-١٢). جميع النمنخ + تقديم وتأخير [أي في سورة العبارة تقديم وتأخير، كما سترى]. ﴿فَمَن تُقُلَت مُوازينه فأولئك هم المفلحون ومن حقّت موازينه فأولتك الذين حسروا أنفسهم بما كانوا بآياتنا يظلمون، (سورة الأعراف، ٧/٧-٩).

سورة القمر، ٤٦/٥٤. ر: أمته.

جميع النسخ: ما روي.

المعجم الكبير للطبراني، ٦١/١١، ٦٤؛ والسنن الكبرى للبيهقي، ٦٠٨/٢. وفي الرواية المشهورة: «نصرت بالرعب مسيرة شهر» (مسند أحمد بن حنبل، ١/١ .٣٠؛ وصحيح البخاري، التيمم ١١ وصحيح مسلم، المساحد ٣).

ر ن م: الأسباب.

رنم: لطف.

ن: حججه.

ر م: إذا.

ر م: ماستهم؛ ن: ما يبسهم.

وقع ما بين النجمتين متأخرا عن موضعه، فنقلناه إلى هنا. انظر: ورقة ٨٧٩و/سطر ٢٩ – ٣٦.

#### ﴿ أَلَمْ نَخْلُقْكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ ﴾ [٢٠]

وقوله عز وجل: ألم نخلقكم من ماء مهين، فحائز أن يكون ذكر هذا ليدفع عنهم الإشكال والريب الذي اعترض لهم في أمر البعث، لأن الأعجوبة في الإعادة ليست بأكثر من الأعجوبة في الإنشاء والابتداء، فذكر ابتداء خلقهم لينتفي عنهم الريب في الإعادة. وحائز أن يكون ذكر خلقهم من الماء المهين وهو الماء المستعاف المستقذر ليدّعوا تكبرهم وتجبرهم على رسول الله صلى الله عليه وسلم وينقادوا له ويجيبوا إلى ما دعاهم إليه وأخبر أنه خلقهم في الظلمات التي لا ينتهي إليها تدبير البشر ليعلموا أنه قادر على ما يشاء ويعرفوا أنه لا يخفى عليه شيء، فيحملهم ذلك على المراقبة وعلى التيقظ والتبصر.

### ﴿فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ مَكِينٍ﴾ [٢١] ﴿إِلَى قَدَرٍ مَعْلُومٍ ﴾ [٢٢]

وقوله عز وحل: فجعلناه في قرار مكين، فالقرار المكين هو الرَّحِم، حعله الله تعالى قرار مكينا يتمكن فيه الماء المهين فيخلق منه علقة ومضغةً ويَقِرَ فيه إلى الوقت الذي قدر الله تعالى الخروج منه.

### ﴿فَقَدَرْنَا فَنِعْمَ الْقَادِرُونَ﴾[٢٣] ﴿وَيْلُ يَوْمَنِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ﴾[٢٤]

وقوله عز وجل: فقلدرنا، قرئ فَقَدَرْنَا وقدَّرْنَا، "فقدَرْنَا" أي^ حلقنا كل شيء منه بقدر. و"فَقَدَّرْنَا"، أي سويناه على ما توجبه الحكمة على الوجوه التي تذكر ' في قوله عز وجل: وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى. ' أ وقوله عز وجل: فنعم القادرون، أي أَنْعِمْ به مِن قادر، فيخرج مخرج ذكر الآلاء والنعم، أي إن الذي فعل بكم هذا هو الله تعالى لم يقدر أحد أن يفعل بكم هذا الفعل.

ن + البعث.

أم: المستعان؛ ن: المستعار.

ت رم: المسقذر.

اً رم: وتحيرهم؛ ث: وتحبرهم.

<sup>°</sup> رم ~ اله.

<sup>·</sup> معجم القراءات لعبد اللطيف الخطيب، ٢٤٥-٢٤٤/٠.

<sup>ً</sup> رم – وقدرنا فقدرنا.

م + أنعم.

<sup>°</sup> ر ث م: على ما يوجب؛ ن: على ما يوجبه.

<sup>ً</sup> أ ر ث - يذكر؛ ن م: يذكر. والتصحيح من *الشرح، ورقة* ٣١١و.

<sup>&#</sup>x27;' سورة الأعلى، ٣/٨٧.

### ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتًا ﴾ [٢٥] ﴿ أَخْيَاءً وَأَمْوَاتًا ﴾ [٢٦]

وقوله عز وجل: ألم نجعل الأرض كفاتا أحياء وأهواتا، فحائز أن يكون هذا صلة قوله تعالى: أَلَمْ نَخُلُفُكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ فَحَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ مَكِينٍ، فيكون في ذكر هذا كله تذكير الآلاء والنعم وتذكيرُ القدرة والسلطان والحكمة. فوجه تذكير النعم أن الله تعالى في أول ما أنشأه أنشأه نطفة قَلِرَة وجعل لها مكانا يغيب عن أبصار الخلق و لم يفوض تدبيرها إلى البشر؛ وكذلك في الوقت الذي أنشأه علقة ومضغة لم يفوض تدبيره إلى أحد من خلائقه، لأنه في ذلك الوقت بحيث يستعاف ويستقذر ولا يُدفّع عنه المعنى الذي وقعت الاستعافة والاستقذار المنطهير، فجعل له قرار مكينا يستتر به عن أبصار / الخلائق. ثم لما أنشأه نَسَمةً وسوّى خلقه أخرجه من بطن أمه وألقى في قلب أبويه الرقة والعطف ليقوموا بتربيته وإمساكه إلى أن يبلغ مبلغا يقوم بتدبير نفسه ومصالحه. ثم جعل له بعد مماته أرضا تَكُونُه ومُنستة وإمساكه إلى انفسها فيستتر الها عن أبصار الناظرين إذ رجع بعد موته إلى حالة يستعاف ويستقذر ولا يقبل التطهير. فكان في ذكره أول أحواله وإلى ما ينتهي إليه تذكير النعم لِيقبل العلم أداء شكره. أو جعل فكان في ذكره أول أحواله وإلى ما ينتهي إليه تذكير النعم لِيقبل العلم أداء شكره. أو جعل الرحم قرارا له في وقت كونه نطفة وعلقة ومضغة لما لا يعرف الخلائق أنه بما [ذا] المنقى عنهم مؤنة التربية في ذلك الوقت. ثم إذا صار بحيث يعرف وجه غذائه وعرف الخلق المغى الذي يعمل في دفع حاجته أخرجه من بطن الأم وفوض تدبيره إلى أبويه،

جميع النسخ + وألم نجعل الأرض كفاتا أحياء وأمواتا. الآية ٢٠ والآية ٢١ من هذه السورة.

ر م: التذكير.

ن: في أقل.

ا رم - أنشأه.

<sup>&#</sup>x27; رم: قدرة.

<sup>·</sup> ن: وكذلك الوقت.

<sup>ً</sup> رم: ليستتر.

ا ن + أخرجه.

<sup>°</sup> ن: ومصالحها.

<sup>ً &#</sup>x27; ر ن ث: يكفته؛ م: يكفنه. والتصحيح م*ن الشرح، ورقة* ٣١١ظ.

١١ جميع النسخ: ويضمه. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۲ ر ث م: فیستر.

١٢ جميع النسخ: ليصل. والتصحيح من المرجع السابق.

الزيادة من المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۵</sup> ن: ويريد.

فهذا وجه تذكير النعم. وفي ذكره ذكر القوة والسلطان والحكمة. وهو أن الله تعالى جعل النطفة التي أنشأ منها النئسمة بحيث تصلح أن يُنشأ منها علقة ومضغة ولو أراد الخلق أن يعرفوا المعنى الذي له صلحت النطفة بأن يُنشأ منها العلقة والمضغة والعظام واللحم ثم يكون منها نسمة سوية لم يصلوا إلى معرفته. وإذا تفكروا في هذا علموا أن حكمته ليست على ما ينتهي إليه علم البشر ولا قوته تقصر على الحد الذي ينتهي إليه قوى البشر. والذي كان يحملهم على إنكار البعث [والإحياء] بعد الإماتة تقديرهم الأمور على قوي أنفسهم وتسويتها بعقولهم. فإذا تدبروا في ابتداء أحوالهم ورأوا من لطائف التدبير وعجائب الحكمة علموا أن الأمر ليس كما قالوا وقدروا فيدعوهم ذلك إلى التصديق بكل ما يأتي به الرسل ويخبرهم من أمر البعث وغيره.

وجائز أن يكون ذكَّرهم ابتداء أحوالهم ونشوءهم وإلى ما يصيرون إليه لِيَلَـعوا التكبر على دين الله تعالى وينقادوا له بالإجابة ولا يستكبروا^ على أحد من خلائقه؛ لأنهم في ابتداء أحوالهم كانوا نطفة يستقذرها الخلائق ثم علقة ومضغةً ويصيرون في منتهى الأمر جيفة قَذِرةً، ومن كان هذا وصفه فأنى يليق به التكبر على أحد.

ثم قوله عز وحل: ألم نجعل الأرض كفاتا، تكفتهم أي تضمهم ' وتجمعهم' في حياتهم المساكن فيها والبيوت حياتهم المساكن فيها والبيوت وحعل الهم بعد مماتهم مقابر يُدفَنون فيها، أو جعل متقلّبَهم ومثواهم في ظهورها في حياتهم

جميع النسخ: يصلح. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣١١ظ.

<sup>&#</sup>x27; ن + الخلق.

<sup>&</sup>quot; جميع النسخ: لقصر. والتصحيح من المرجع السابق.

الزيادة من المرجع السابق.

<sup>°</sup> ن: لعقولهم.

<sup>&#</sup>x27; ن ٿ + إلي.

<sup>&#</sup>x27; ر ث م: وإلى ما يصيروا.

<sup>&#</sup>x27; ث: ويستكبروا.

مجيع النسخ: يكفتهم. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; جميع النسخ: يضمهم. والتصحيح من المرجع السابق.

المجيع النسخ: ويجمعهم. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۱ ن م: في حسابهم.

۱۳ م: جعل.

وجعل بطنها مأوًى لهم بعد وفاتهم، وجعل ظهرها بساطا لهم لتسلكوا فيها سبلا فِحاجا وقدر لهم فيها أقواتهم، فذكرهم وجوه النعم في خلقه الأرض ليستأدي منهم الشكر. والله أعلم.

﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِي شَامِحَاتٍ وَأَسْقَيْنَاكُمْ مَاءً فُرَاتًا ﴾ [٢٧] ﴿ وَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِبِينَ ﴾ [٢٨]

وقوله عز وجل: وجعلنا فيها رواسي شامخات، فالرواسي هي الجبال الثابتات في الأرض أثبتها في الأرض لِيَقِرَ بها ولا تَميد بأهلها، إذ لو مادت لم يصل أهلها إلى ما قُدّر لهم بها أمن المنافع، فذكّرهم بذكره الجبال الرواسي عظيم نعمه عليهم ليستأدي منهم الشكر؛ والشامخات هي الطّوال. وقوله عز وجل: وأسقيناكم ماء فراتا، [أي أنزلنا إليكم من السماء ماء فراتا] ولو لا إنزاله عليكم لم تكونوا تصلون إليه بقُواكم وحِيَلكم. ثم أنزله من السماء إلى الأرض ولم يَخرج من حد العُذوبة ولا حَلَّ به التغير لا بما مسته الأرض واختلطت به وهذا منصرف إلى الشرب خاصة. ثم لغير العذب من المنافع ما العذب إلا الشرب خاصة. \*

### ﴿إِنْطَلِقُوا إِلَى مَا كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ﴾[٢٩]

وقوله عز وحل: انطلقوا إلى ما كنتم به تكذبون، معناه -والله أعلم- إلى ما كنتم به تكذبون من عذاب الله تعالى، وهم كانوا يكذبون بالبعث وبالعذاب؛ لكن يقال لهم هذا بعد البعث، فهو منصرف إلى ما ذكرنا من العذاب.

<sup>ً</sup> رم – ظهرها.

ن: في خلقة.

<sup>ً</sup> لعل المؤلف رحمه الله تعالى يشير إلى قوله تعالى: ﴿والله أنبتكم من الأرض نباتا ثم يعيدكم فيها ويخرحكم إخراجا والله جعل لكم الأرض بساطًا لتسلكوا منها سبلا فيحاجا﴾ (سورة نوح، ١٧/٧١−٢٠).

ر ن م - بها.

<sup>°</sup> الزيادة من *الشرح، ورقة* ٣١١ظ.

ر ث م: عليهم.

ر م: التغيير.

ر م: بماسته.

<sup>&#</sup>x27; ن: ماء.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۰</sup> ر م: الشراب.

وقعت هنا قطعة من تفسير الآيات ١٦-١٩ متأخرة عن موضعها، فنقلناها إلى هنالك. انظر: ورقة ٩٧٩و/ سطر ٢٩-٣٦.

### ﴿إِنْطَلِقُوا إِلَى ظِلٍّ ذِي ثَلَاثِ شُعَبٍ ﴾ [٣٠]

وقوله عز وحل: انطلقوا إلى ظل ذي ثلاث شعب، ذُكر أن ذلك الظل دخان يخرج من جهنم فيظنون أنه ظل فينطلقون إليه رَجاءَ أن ينتفعوا به. وقوله: ذي ثلاث شُعَبٍ، يحتمل وجهين. أحدهما أن يكون أصله واحدا ثم يتشعّب منه / شعب ثلاث. وجائز أن يكون [٨٧٩٩] في الأصل ذا شعب ثلاث يأتيهم كل شعبة من ناحية ثم يجتمع فيصير شيئا واحدا.

### ﴿لَا ظَلِيلٍ وَلَا يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ﴾ [٣١]

وقوله عز وجل: لا ظليل ولا يغني من اللهب، أي لا ينتفعون به [ك]ما ينتفعون بالظل في الدنيا، لأن ظل الدنيا يُهرب إليه لدفع الحر أو ليُسكّن فيه لأن ظل البيت مما يسكن فيه وظل الشجر والحيطان يُؤوّى إليه لِيُتَرَوَّح. وذلك الظل لا يُغنى عنهم في الآخرة في دفع الحرارة ولا في غيرها. وقوله عز جل: ولا يغني من اللهب، فجائز أن يكونوا هربوا إلى ذلك الظل من اللهب، فيخبر أن ذلك الظل لا يدفع عنهم أذى اللهب. وجائز أن يكون اللهب في ذلك الظل وتكون محمافيها من اللهب، فيخبر أن سترها لا يمنع اللهب عن أن يمسهم إذا انضمّوا إلى الظل.

### ﴿إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ ﴾ [٣٢]

وقوله عز وجل: إنها ترمي بشرر كالقصر، [وقرئ كالقَصَر] ' مفتوحة الصاد، فالقراءة المفتوحة' [هي] المعروفة. ' قيل: يراد بالقَصْر المعروف المبني باللَّين والخشب، وقيل: يراد بها

ا عن بحاهد قوله: ﴿إِلَّ ظُلَّ ذِي ثُلَاتُ شَعْبَ﴾ قال: دخان جهنم (تفسير الطيري، ٢٩٦/٢٩).

ر: أن ينتفعون.

انظر: تفسير مقاتل بن سليمان، ٢٧/٣.

<sup>&#</sup>x27; ن: واحد.

<sup>°</sup> جميع النسخ: باسم. والتصحيح م*ن الشرح،* ورقة ٣١٢و.

جميع النسخ: ما ينتفع. والتصحيح من المرجع السابق.

٧ ر ث م: ليؤوا؛ ن: يؤوا. والتصحيح من المرجع السابق.

مجيع النسخ: ويكون. والتصحيح من المرجع السابق.

ن: سايرة.

١٠ الزيادة من المرجع السابق.

۱۱ ر ن م – المفتوحة.

١٢ معجم القراءات لعبد اللطيف الخطيب، ٢٤٨/١٠.

قصور أهل البادية وهي الخيام. ومن قرأ بالنصب اختلفوا في تأويله. عن ابن عباس رضي الله عنه كالقَصَر قَصَرِ النخل، الواحدة قَصَرة. وذلك أن النخلة تُقطَع قدرَ ثلاثة أَذْرُع وأقصر وأطولَ على يستوقدون بها في الشتاء. وقال بعضهم: هو أصل النخل المقطوع المنقعر في الأرض. وقيل: هو أعناق النخل. وقيل القَصَرة اسم الخشبة التي يقطع عليها اللحوم وتكسر العظام، تكون اللقصابين. وعن الحسن أنه قرأ مخففة: اكالقَصْر، غير أنه فسرها أي الجِذُل المناف من الخشب الواحد قَصْرَة، كقولك: تمرة وتمر. والنه أعلم. وفيه إخبار عن عِظم شررها وقدرها خلافا لما عليه الشرر في الدنيا، لأن شرر الدنيا لا يأخذ مكانا بل يتبين ثم ينطفئ. ثم جائز أن يكون بعض شررها في العظم كالخيام وبعضها كالقصور وبعضها كأصول الأشجار.

### ﴿كَأَنَّهُ جِمَالَةً صُفْرٌ﴾[٣٣] ﴿وَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ﴾[٣٤]

وقوله: كأنه جمالة صفر، قرئ جِمالةً صفرٌ جماعة الحمل، وقرئ حمالات حمع جمالة. ١٠ والصفر قيل: السود، وإنما ١٩ سميت السود صفرا لأن السود يعلوها الصفرة في الإبل، فتسمى بهما، ١٩

```
ر: النحل.
```

ر نم: قصره.

<sup>ً</sup> رنم: يقطع.

<sup>ٔ</sup> ن: واقتصر.

م: ليستوقدون.

ن – بها۔

مبيع النسخ: من الأرض. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣١٢و.

تجميع النسخ: النخيل. والتصحيح من المرجع السابق.

<sup>&#</sup>x27; ن: اللحم.

۱۰ ر ث م: ویکسر.

١١ جميع النسخ: يكون. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۱ ر: فحفضه.

۱۳ ر: أي الحول؛ ن ث: أي الحرل؛ م: أي الحزل. والتصحيح من المرجع السابق. الحِذْلُ، أصل الشجرة الباقي من شجرة وغيرها بعد دُهاب الفرع (لسان العرب، «جذل»).

العلم الله على الله المساد المساد المساد المساد المساد العامدة المساد العرب، «قصر»).

۱۰ رم - لأن شرر الدنيا.

١٦ ر م: كالأصول.

۱۲ تفسير الطبري، ۲۹/۳۰۰.

۱۸ ن: إنما.

۱۹ ث: بها.

يدلك قول القائل:

شبه الشرر بالقَضر والقَضر بالجِمالة وهي الإبل الأسود. وقرئ جُمالات برفع الجيم وهي حبال السفن تُمدّ ثم إذا ضمت تكون كأوساط الرجال. فشبه الشرر بالحبال الممدودة الصفْر عند الامتداد وعند الانتظام كأوساط الرجال، فيكون كالقصر.

#### ﴿ هٰذَا يَوْمُ لَا يَنْطِقُونَ ﴾ [٣٥]

وقوله عز وحل: هذا يوم لا ينطقون، فجائز أن يكون معناه أنهم لا ينطقون نطقا ينتفعون به كما لم يكونوا ينطقون في الدنيا كلاما يقربهم إلى الله تعالى، فعاملهم في الآخرة حسب معاملتهم الله تعالى في الدنيا. أوهو كقوله تعالى: نَسُوا الله فَأَنْسَاهُمُ أَنْفُسَهُمُ، وقوله تعالى: قَالَ رَبِ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنْتُ بَصِيرًا، ' الآية. ومنهم من يقول: لا ينطقون في بعضها. ويحتمل أي لا ينطقون بحجة بل يَكذِبون، كقوله: إلّا أَنْ قَالُوا وَاللهِ رَبّنًا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ. ' ا

م - تلك.

<sup>&#</sup>x27; رم ث: ويلك.

والركاب: الإبل التي يُسار عليها، واحدتها «راحلة» ولا واحد لها من لفظها وجمعها رُكُب (لسان العرب، «ركب»).

قَالَ الفراء في قوله تعالى: "كَأَنه جِمَالاتْ صُفْرْ" قال: الضفر سُود الإبل لا يُرَى أَسودُ من الإبل إلا وهو مُشْرَب صُفْرة ولذلك سَّمَت العرب سُود الإبل صُفرًا كما سَمَّوا الظِّباءَ أَدْمًا لِمَا يَعْلُوها من الظلمة في بَيَاضِها [وقال] أَبو عبيد: الأَصفر الأسود. وقال الأَعشى:

تلك تخيلي منه وتلك رِكابي هُنَّ صُفْرٌ أُولادُها كالزَّبِيب.

فرس أصفر وهو الذي يسمى بالفارسية زَرْدَة. قال الأصمعي: لا يسمَّى أصفر حتى يصفرَّ ذَنَبُه. والأصفر من الإبل الذي تضفّرُ أَرْضُهُ وتَنْفُذُه شَغرة صَفْراء (*لسان العرب*، «صفر»).

<sup>\*</sup> معجم القراءات لعبد اللطيف الخطيب، ٢٥٠/١٠.

جميع النسخ: يمد ثم إذا ضمت يكون. والتصحيح من *الشرح،* ورقة ٣١٢و.

۱ ر: فیشبه.

<sup>^</sup> رم - في الدنيا.

<sup>° ﴿</sup>ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون﴾ (سورة الحشر، ٩٥٩).

<sup>ً ` ﴿</sup> قَالَ رَبُ لِمَ حَشْرَتَنِي أَعْمَى وقد كنتُ بصيرًا قَالَ كذلك أُنتك آياتَنا فَنسيَتها وكذلك اليوم تُنسيَ ﴾ (سورة طه، ١٢٥/٢٠ - ١٢٦).

۱ ﴿ شَمْ لَم تَكَنَ فِئْنتهم إِلاَ أَن قَالُوا وَالله رَبّا ما كنا مشركين انظر كيف كذبوا على أنفسهم وضلّ عنهم ما كانوا يفترون﴾ (سورة الأنعام، ٢٣/٦−٢٤).

#### ﴿ وَلَا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴾ [٣٦] ﴿ وَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [٣٧]

وقوله عز وجل: ولا يؤذن لهم فيعتذرون، ليس أنه لا يُقبل العذر منهم إذا أتوا به ولكن معناه أنه لا عذر لهم ليقبل منهم، وهو كقوله تعالى: فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ، معناه أنه لا شفيع لهم لا أنهم لا يعتذرون معناه أنه لا شفيع لهم لا أنهم لا يعتذرون بعذر.

### ﴿هٰذَا يَوْمُ الْفَصْلِ جَمَعْنَاكُمْ وَالْأَوَّلِينَ﴾[٣٨]

وقوله عز وحل: هذا يوم الفصل جمعناكم والأولين، ففيه إخبار أنه لا يَخصَ بالبعث فريقا دون فريق بل يحمع الحلائق كلهم، ثم يَفصل بينهم، فينزل كُلُّ منزلته التي استوجبها: فريق في الجنة وفريق في السعير. أوقيل: هو يوم الحكم، فحائز أن يكون سُمي به لما يختصم فيه أهل المذاهب فيُحكم فيه بين المحق وبين الذي كان على الباطل. والله أعلم.

### ﴿ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ كَيْدُ فَكِيدُونِ ﴾ [٣٩] ﴿ وَيْلُ يَوْمَنِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [٤٠]

وقوله عز وجل: فإن كان لكم كيد فكيدون، فجائز أن يكون يقال لهم هذا في الآخرة: أن كيدوا حتى تُنجوا أنفسكم مما نزل بكم، أي إن كانت لكم حيلة ' تحتالون بها فافعلوا. ' وهو حرف التقريع والتوبيخ على نفي نفاذ المكر والحيلة ليس على ما عليه أمر الدنيا أنهم يحتالون ويمكرون بأنواع الخِداع والتمويهات. ويحتمل أن قيل لهم ' هذا في الدنيا، أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يعارضهم بهذا فيقولَ لهم: فإن كان لكم كيد فكيدون،

سورة المدثر، ٤٨/٧٤.

رر ث: لما أنهم.

٣ جميع النسخ: لم يشفع. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣١٢و.

ا ر ث م – لهم.

<sup>ٔ</sup> ر م: لا يعذرون.

<sup>ً</sup> م: يفعل.

لعل المؤلف رحمه الله يشير إلى قوله تعلى: ﴿وَكَذَلْكَ أُوحِينَا إليكَ قرآنًا عربيًا لتُنذر أُمَّ القرى ومن حولها وتنذر
 يوم الجمع لا ريب فيه فريق في الجنة وفريق في السعير﴾ (سورة الشورى، ٧/٤٢).

<sup>^</sup> ز ث + أي.

<sup>ً</sup> ن - لكم.

<sup>1</sup> ر: ميلا؛ ن ث م: حيلا. والتصحيح من الشرح، ورقة ٣١٢ظ.

۱۱ رات م: ما فعلوا.

١٢ جميع النسخ: لكم. والتصحيح من المرجع السابق.

[في] فتلي أو إخراجي من بين أظهركم، كما قال هود عليه السلام لقومه: فَكِيدُونِي بَحمِيعًا ثُمَّ لَا تُنْظِرُونِ، فَعَجْرُهم عن ذلك يُظهر لهم آية رسالته وحجة نبوته، إذ هو حرف الإغراء من غير أعوان كانوا له ولا جنودٍ مجنّدةٍ، بل كان وحيدا فريدا بين ظهرائي قومٍ مشركين ليست همتهم إلا إطفاءً هذا النور.

### ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي ظِلَالٍ وَعُيُونٍ ﴾ [٤١]

وقوله عز وجل: إن المعتقين في ظلال وعيون، فالمنقون هم الذين اتقوا عذاب الله. قال الله تعالى: وَاتَّقُوا النَّارَ الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ تعالى: وَاتَّقُوا النَّارَ الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَقال في آية أخرى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا، وقال: رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ، فهذا هو التقوى. ثم إن أهل التوحيد أقروا أ / بالعذاب فاجتهدوا في اتقائه فقيل لهم: انطلقوا إلى ظلال [٨٥٠] وعيون، وأهل النار كانوا مكذبين بالعذاب فقيل لهم: إنْطَلِقُوا إِلَى مَا كُنْتُمْ بِهِ ثُكَذِبُونَ، `` من العذاب.

ثم أَخْبَرَنَا بالوجه الذي يقع به الاتقاء فقال: إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوَّا؛ ' وأمرنا بالانتصاب' المحاربته ثم علَّمَنا وجه المحاربة بقوله: وَإِمَّا يَشْرَعَنَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَرْغُ قَاسَتَعِذْ بِاللهِ، ' وقال الله: وَقُلْ رَبِ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ، ' وقال: رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي اللهِ يَعْفَى على محاربته حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَاتِ النَّارِ، فألزمنا الفزع إليه وبيَّنَ أَنَا لا تَقُوى على محاربته إلا بالابتهال إليه والفزع.

<sup>ً</sup> الزيادة م*ن الشرح، ورقة ٣١٢ظ.* 

۲ سورة هود، ۱۱/٥٥.

ر ث م - هو.

أر ت م: مشركون.

<sup>°</sup> سورة آل عمران، ١٣١/٣.

<sup>·</sup> سورة التحريم، ٦/٦٦.

۳ سورة البقرة، ۲۰۱/۲.

<sup>^</sup> ن: ثم أهل.

ر. قرؤا.

١٠ الآية ٢٩ من هذه السورة.

۱۱ سورة فاطر، ٦/٣٥.

۱<sup>۲</sup> ن: بالانتصار.

١٢ سورة الأعراف، ٢٠٠/٧.

۱۶ سورة المؤمنون، ۹۷/۲۳.

ثم يحتمل أن يكون الاتقاء هاهنا منصرفا إلى التصديق خاصة، لأنه ذكر الاتقاء هاهنا مقابل التكذيب في الأولين. وجائز أن يكون منصرفا إلى المصدقين بالأقوال والموقنين بالأعمال؛ فالمتقى هو الذي اتقى إساءة صحبة نعم الله تعالى فوقاه الله تعالى شر يوم القيامة مجازاة له، والمحسن هو الذي أحسن صحبة نعمه فأحسن الله مُتَقَلَّبه وأحله بدار كرامته في ظلال وعيون وفواكه. أو المتقى هو الذي وقى نفسه عن المهالك فوقاه الله تعالى يوم القيامة، والمحسن هو الذي أحسن إلى نفسه وهو الذي استعملها في طاعة الله تعالى فأحسن الله إليه عليه من الظلال والعيون.

ثم أحبر أنهم في ظلال، لأن الظلال مما يرغب إليه الأنفس في الدنيا لأنها تدفع عنهم أذى الحر، والبرد وأذي المطر والرياح وغير ذلك، وظلال الأشجار والحيطان تدفع أذى الحر، وظلال البنيان تدفع أذى الحر والبرد والمطر وهي لا تحول أيضا بين المرء والأشياء عن أن يدرك حقائقها. فعظمت النعمة في الظلال ووقعت إليها أا الرغبة في الدنيا فقال: إن المتقين في ظلال وعيون، وقال تعالى: وَظِلٍّ مَمْدُودٍ وَمَاءٍ مَسْكُوبٍ. أمْ الأنفس إذا أوت ألى الظلال اشتهت أما يتمتع به الأبصار، وأعظمُ ما يتلذذ به الأبصار أن يكون نظرها إلى المياه الجارية، فأحبر أنهم في ظلال وعيون.

ن – اه

<sup>ٔ</sup> ر: منقلیه.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> ر ث م: وأجله.

<sup>·</sup> أ رم: عن الهلاك.

ت: حسن.

ر م - فأحسن الله؛ ن: مما أحسن الله.

ث لأنه

<sup>ُ</sup> جميع النسخ: يدفع. والتصحيح من الشرح، ورقة ٢١٣ظ.

<sup>ً</sup> رم + والمطر وهي لا تحول أيضا.

الجميع النسخ: يدفع. والتصحيح من المرجع السابق.

١١ جميع النسخ: يدفع. والتصحيح من المرجع السابق.

١٢ رم - إليها.

۱۳ سورة الواقعة، ۲۵/۰۳–۳۱.

١٤ رم: إذا أوت أوت؟ ن إذا أرادت أوت؟ ث: إذا أدت أدت. والتصحيح من المرجع السابق.

۱۰ ن: اشتهیت.

#### ﴿وَفَوَاكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ ﴾ [٤٢]

وقوله عز وحل: وفواكه مما يشتهون، أي [في] فواكه أيضا. فأحبر أن لهم فيها ما يتلذذ به الأبصار ويتمتع به وفيها ما تشتهي أنفسهم وفيها ما يدفع عن أنفسهم الأذي.

#### ﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾[٤٣]

وقوله عز وحل: كلوا واشربوا هنيئا، لا تَبِعَةَ لكم من جهة السؤال ولا تنغيص، أي لا يؤذيهم ما يأكلون ويشربون. فالهنيء الذي لا تبعة على صاحبه ولا تنغيص فيه.

### ﴿إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ﴾ [٤٤] ﴿وَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ﴾ [٥٤]

وقوله عز وجل: إنا كذلك نجزي المحسنين، فسَمَّى المتقي محسنا، لأنه بدأ بذكر المتقين وذكر ما أعد لهم ثم أخبر أنهم جُزُوا ذلك بإحسانهم. فيكون فيه دلالة على أن الاتقاء متى ذكر على الانفراد يقتضي إتيان المحاسن والاتقاء عن المهالك. ثم رجع المكذبين فقال:

### ﴿كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلًا إِنَّكُمْ مُجْرِمُونَ﴾[٤٦] ﴿وَيْلُ يَوْمَنِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ﴾[٤٧]

كلوا وتمتعوا قليلا إنكم مجرمون، فهذا في الظاهر أمر مالأكل والشرب وهو في الحقيقة وعيد، وهو أن تمتعكم الأكل وغيره الذي يمنعكم عن النظر في الآيات قليلُ عن سريع تفارقونه وتصيرون إلى عذاب الله تعالى. وقوله: إنكم مجرمون، قد ذكرنا أن المحرم هو الوَثَّاب في المعاصى.

الزيادة من *الشرح، ورقة ٢١٢ظ.* 

ن: فما حيران.

ر م: ما يشتهي.

<sup>°</sup> ر ت م: عن بعضهم.

ر: ولا يتغيص.

ر ث م: فالمعنى.

<sup>°</sup> ن – على أن الاتقاء متى ذكر.

<sup>^</sup> رم - أمر. ه .

ن: وعد.

١٠ ز: أن يمنعكم؛ م: أن نمتعكم.

۱۱ ن: يفارقونه.

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ازَكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ﴾ [٤٨] ﴿وَيْلُ يَوْمَنِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ﴾ [٤٩]

وقُولُه عز وَجل: وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون، أي إذا قال لهم الرسول عليه الصلاة والسلام: اركعوا أي اخضَعوا واستسلِموا لله تعالى امتنَعوا عن ذلك استكبارا منهم على الرسل وإعراضا عن النظر في حجج الله تعالى.

### ﴿فَبِأَيِ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ﴾[٥٠]

وقوله عز وجل: فبأي حديث بعده يؤمنون، أي فبأي حديث يصدقون بعد حديث الله تعالى الذي لا حديث أصدق منه وأقوى في الدلالة؟ وجائز أن يكون هذا على تسفيه عقولهم وأحلامهم، وهو أنهم يمتنعون عن التصديق لحديث الله تعالى إذ لا حديث أصدق منه ثم يصدقون الأحاديث الكاذبة والأباطيل المزخرفة. والنه أعلم بالصواب. أ

<sup>·</sup> جميع النسخ: تصدقون. والتصحيح من *الشرح، ور*قة ٣١٣و.

<sup>ً</sup> ر – والله أعلم بالصواب؛ ن - بالصواب.

## الفهارس

- فهرس الآيات المستشهد بها
  - فهرس الأحاديث والآثار
    - فهرس الأعلام
- فهرس الشعوب والقبائل والأماكن
- فهرس الأديان والفرق والمذاهب والجماعات
  - فهر الأشعار
  - فهرس الكتب
  - فهرس المصطلحات والأفكار الرئيسية

#### فمرس الآيات المستشمد بما

| أَ انْزِلُ عَلَيْهِ الذَّكُو مِنْ بَيْنَا بل هم في شك من ذكري بل لما يَدُوقُوا عَذَاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أرأيت الذي يكذب بالدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| أ فحسبتم أنما خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لا ترجعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أ فلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أفمن زين له سوء عمله فرآه حسنا فإن الله يضل من يشاء ويهدي من يشاء فلا تذهب نفسك عليهم حسرات ١٧٩٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| أ فمن زين له سوء عمله فرآه حسنا فإن الله يضل من يشاء ويهدي من يشاء فلا تذهب نفسك عليهم حسرات ١٩٤،١١.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| أ فمن يتقي بوجهه سوء العذاب يوم القيامة وقبل للظالمين ذوقوا ما كنتم تكسبون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أ لا إن الله ما في السماوات والأرض قد يعلم ما أنتم عليه ويوم يرجعون إليه فينبتهم بما عملوا والله بكل شيء عليم ١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أ لا لله الدين الخالص والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أَنْم تر أَنْ الفَلْكُ تَحْرِي فِي البحر بنعمة الله ليريكم من آياته إن في ذلك لآيات لكل صبار شكور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| أَلَم تَرُوا أَنْ اللهُ سَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضُ وَأُسِبِعُ عَلَيْكُمْ نعمه ظاهرة وباطنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ألم تكن آياتي تنلي عليكم فكنتم بها تكذبون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ألم تخلقكم من ماء مهين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| اً لم يأتكم نِباً الذين مِن قبلكم قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم لا يعلمهم إلا الله جاءتهم رسلهم بالبينات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>فردوا أيديهم في أفواههم و</b> قالوا إنا كفرنا بما أرسلتم به وإنا لفي شك بما تدعوننا إليه مريب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ألم يأتكم نبأ الذين من قبلكم قوم نوح وعاد ونمود جاءتهم رسلهم بالبينات فردوا أيديهم في أفواههم١٣١.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الأراب الأباء المالية الأراك والأرواء والمراجع والمراع والمراجع و |
| أَنْمُ يَرُوا أَنَّا تَجْعُلُنا اللَّيْلِ لِيسَحْنُوا فِيهُ وَالنَّهَارُ مُبْصُرا إِنَّ فِي ذلكُ لايات لقرم يؤسُّون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه       ٩٢         ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود       ٩٦         ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم عما يصفون       ٢٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه       ٩٢         ادحلوها بسلام ذلك يوم الخلود       ٩٦         ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون       ٢٠٧         ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون       ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ایحسب الإنسان ألن نجمع عظامه  ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود  ادفع بالتي هي أحسن السينة نحن أعلم بما يصفون  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة المتقوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ا يحسب الإنسان ألن تجمع عظامه  ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه  ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى  وكانوا أحق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليما  إذ قال الحواريون يا عيسى ابن مريم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء قال اتقوا الله إن كنتم مؤمنين ١١٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه  ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أيحسب الإنسان ألن تجمع عظامه  ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى  وكانوا أحق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليما  إذ قال الحواريون يا عيسى ابن مربم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء قال اتقوا الله إن كنتم مؤمنين  اذ قال الله يا عيسى ابن مربم اذكر نعمتي عليك إذ جئتهم بالبينات فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا مسحر ميين  اذ الأذقناك ضعف الحياة وضعف الممات ثم لا تجد لك علينا نصيرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه  ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون  إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى  وكانوا أحق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليما  إذ قال الحواريون يا عيسى ابن مربم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء قال اتقوا الله إن كنتم مؤمنين ١١٥ إذ قال الله يا عيسى ابن مربم اذكر نعميّ عليك إذ جنتهم بالبينات فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا مسحر عبين ١١٠ إذا لأذقناك ضعف الحياة وضعف الممات ثم لا تجد لك علينا نصيرا  الإذا مسد الشر جزوعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الانسان ألن تجمع عظامه الدخلود الدخلوما بسلام ذلك يوم الخلود الدفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون الدفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون الانسان كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى وكانوا أحق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليما الانسان المواريون ياعيسى ابن مربم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء قال اتقوا الله إن كنتم مؤمنين الماليات أله المنازع الله ياعيسى ابن مربم اذكر نعمتي عليك الاجتهم بالبينات فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا سحر مبين الماليات ألم لا تجد لك علينا نصيرا المنازع الله إلى المنازع الله إلى المنازع الماليات ألم لا تجد لك علينا نصيرا المنازع المنازع المنازع وضعف الممات ألم لا تجد لك علينا نصيرا المنازع وعملوا أثما الحياة المدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الأموال والأولاد المنازع المنازع المنازع المنازع عبر ممنون المنازع عبر ممنون المنازع عبر ممنون المنازع  |
| الانسان ألن نجمع عظامه الاخلوما بسلام ذلك يوم الخلود الدخلوما بسلام ذلك يوم الخلود الدفع بالتي هي أحسن السينة نحن أعلم بما يصفون الدفع بالتي هي أحسن السينة نحن أعلم بما يصفون إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى وكانوا أحق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليما إذ قال الحواريون يا عيسى ابن مربم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء قال اتقوا الله إن كنتم مؤمنين ١١٥ إذ قال الله يا عيسى ابن مربم الحريم عليك إذ جنتهم بالبينات فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا سحر مبين ١١٠ إذا لأذقناك ضعف الحياة وضعف الممات ثم لا تجد لك علينا نصيرا الإنا المذين أمنوا وعملوا الصالحات فلهم أحر غير ممنون الأموال والأولاد ١٦٥ ١٩٢ إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم أحر غير ممنون الاسمار الصيرا الصيرا الصالحات فلهم أحر غير ممنون الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصير على المسير المسيرا الله المناس المناس والمسلول المسالحات فلهم أحر غير ممنون المناسر المناس     |
| الاسلام ذلك يوم الخلود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الانسان ألن نجمع عظامه الاخلوما بسلام ذلك يوم الخلود الدخلوما بسلام ذلك يوم الخلود الدفع بالتي هي أحسن السينة نحن أعلم بما يصفون الدفع بالتي هي أحسن السينة نحن أعلم بما يصفون إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى وكانوا أحق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليما إذ قال الحواريون يا عيسى ابن مربم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء قال اتقوا الله إن كنتم مؤمنين ١١٥ إذ قال الله يا عيسى ابن مربم الحريم عليك إذ جنتهم بالبينات فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا سحر مبين ١١٠ إذا لأذقناك ضعف الحياة وضعف الممات ثم لا تجد لك علينا نصيرا الإنا المذين أمنوا وعملوا الصالحات فلهم أحر غير ممنون الأموال والأولاد ١٦٥ ١٩٢ إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم أحر غير ممنون الاسمار الصيرا الصيرا الصالحات فلهم أحر غير ممنون الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصير على المسير المسيرا الله المناس المناس والمسلول المسالحات فلهم أحر غير ممنون المناسر المناس     |

| لذين اتخذوا دينهم لهوا ولعبا وغرتهم الحياة ا <b>لدنيا</b> فاليوم نسباهم كما نسوا لقاء يومهم هذا ١٤٤، ٦٦             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا                                                          |
| لذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس                                                |
| لذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم ويؤمنون به <b>ويستغفرون للذين آمنوا ربنا وسعت كل شيء رهمة</b>           |
| وعلما فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم                                                              |
| لذين يظنون أنهم ملاقو ربهم وأنهم إليه راجعون                                                                        |
| لله الذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصوا إن الله لذو فضل على الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون ٣٢١            |
| لله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات ٢١٠.    |
| لى ربها ناظرةلى ربها ناظرة                                                                                          |
| ليه مرجعكم جميعا وعد الله حقا إنه يبدأ الخلق ثم يعيده ليجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات بالقسط والذين كفروا         |
| لهم شراب من حميم وعذاب أليم بما كانوا يكفرون                                                                        |
| م أمنتم أن يعيدكم فيه تارة أخرى فيرسل عليكم قاصفا من الربح فيغرقكم بما كفرتم ثم لا تجدوا لكم علينا به تبيعا ٣٣٦     |
| م أمنتم أن يعيدكم فيه تارة أخرى فيرسل عليكم قاصفا من الريح فيغرقكم بما كفرتم ثم لا تجدوا لكم علينا به تبيعا ٢٣٧٠٠٠  |
| م حسب الذين اجترحوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء عياهم ومماتهم ١١٢٠ ، ٢٤٣                    |
| ن اعبدوا الله واتقوه وأطيعوننام                                                                                     |
| ن الإنسان خلق هلوعان الإنسان خلق هلوعا                                                                              |
| ن الإنسان لفي خسرن الإنسان لفي خسر                                                                                  |
| ن الذين آمنوا وعملوا الصالحات <b>وأقاموا الصلاة</b> وأتوا الزكاة لهم أحرهم عند ربهم ولا حوف عليهم ولا هم يحزنون ١٠٤ |
| ن الذين سبقت لهم منا الحسني أولئك عنها مبعدون                                                                       |
| ن الذين كفروا بآياتنا سوف نصليهم نارا كلما نضجت جلودهم بدلناهم حلودا غيرها ليذوقوا العذاب ٢٥١                       |
| ن الذين لا يرجون لقاءنا ورضوا بالحياة الدنيا واطمأنوا بها والذين هم عن آياتنا غافلون                                |
| ن اللَّذِينَ يؤذُونَ اللهُ ورسوله لعنهم اللهُ في اللَّذِيا والآخرة وأعد لهم عذابا مهينا                             |
| ن الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدوا إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير                                               |
| ن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة                                                              |
| ن الله لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من للنه أجرا عظيما                                                |
| لآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفا                                                                                 |
| ن دعوا للرحمن ولدان ١٦٥                                                                                             |
| ن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين                                                                  |
| ن كانت إلا صيحة واحدةن                                                                                              |
| ن لا يدخلنها اليوم عليكم مسكينن لا يدخلنها اليوم عليكم مسكين                                                        |
| ن هؤلاء يحبون العاجلة ويذرون وراءهم يوما ثقيلا                                                                      |
| ن هذا إلا قول البشر                                                                                                 |
| ن هو إلا رجل افترى على الله كذبا وما نحن له بمؤمنين                                                                 |
| ن يشأ يسكن الربح فيظللن رواكد على ظهره <b>إن في ذلك لآيات لكل صبار شكور</b>                                         |
| نا أعتدنا للكافرين سلاسل وأغلالا وسعيرا                                                                             |
| نا بلوناهم كما بلونا أصحاب الجنة إذ أقسموا ليصرمنها مصبحين                                                          |
| نا خلقنا الإنسان من نطقة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعا بصيرا                                                           |
| نطلقوا إلى ما كنتم به تكذبوننطاقوا إلى ما كنتم به تكذبون                                                            |
| نك لا تهدي من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء وهو أعلم بالمهتدين                                                       |
| نكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون                                                                 |

| إنما التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب فأولئك يتوب الله عليهم ٤١ .                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إنما الحياة الدنيا لعب ولهو وإن تؤمنوا وتنقوا يؤتكم أحوركم ولا يسألكم أموالكم                                                                                                                                                                |
| إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم وإذا تليت عليهم آياته <b>زادتهم إيمانا</b> وعلى ربهم يتوكلون٢٥٨                                                                                                                                 |
| إنما توعدون لمواقع                                                                                                                                                                                                                           |
| إنما سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون                                                                                                                                                                                            |
| إنما يعمر مساجد الله من أمن بالله واليوم الآخر وأقام الصلاة وأتى الزكاة و لم يخش إلا الله فعسى أولئك أن يكونوا من المهتدين ٣٣٣                                                                                                               |
| إنه كان لا يؤمن بالله العظيم                                                                                                                                                                                                                 |
| إنه لقول رسول كريم١١٨ ١٨٨ ٢٦٨                                                                                                                                                                                                                |
| إنه من يأت ربه بحرما فإن له جهنم لا يموت فيها ولا يحيا                                                                                                                                                                                       |
| إني ظننت أبي ملاق حسابيه                                                                                                                                                                                                                     |
| اهدنا الصراط المستقيم                                                                                                                                                                                                                        |
| أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفا أو تأتي بالله والملائكة قبيلا                                                                                                                                                                             |
| أو تكون لك جنة من نخيل وعنب فتفجر الأنهار خلالها تفجيرا                                                                                                                                                                                      |
| أو كالذي مر على قرية وهي خاوية على عروشها قال أنى يحيي هذه الله بعد موتها فأماته الله مائة عام ثم بعثه ٥٠                                                                                                                                    |
| أو يكون لك بيت من زخرف أو ترقى في السماء ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتابا نقرؤه٧٧٠                                                                                                                                                        |
| أولئك لهم نصيب مما كسبوا <b>والله سريع الحساب</b>                                                                                                                                                                                            |
| اولى لك فاولى                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                              |
| بل الساعة موعدهم والساعة أدهى وأمر                                                                                                                                                                                                           |
| بل بدا لهم ما كانوا يخفون من قبل <b>ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه</b> وإنهم لكاذبون                                                                                                                                                           |
| بل يويد الإنسان ليفجر أمامهبه بل يويد الإنسان ليفجر أمامه                                                                                                                                                                                    |
| بلى إن تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم ه <b>ذا يمددكم ربكم بخ</b> مسة <b>آلاف من الملائكة مسومين</b> ١٨٨.                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                              |
| تدعونني لأكفر بالله وأشرك به ما ليس لي به علم وأنا أدعوكم إلى العزيز الغفار                                                                                                                                                                  |
| تدمر كل شيء بأمر ربها فأصبحوا لا يرى إلا مساكنهم كذلك بُحزي القوم المجرمين                                                                                                                                                                   |
| تكاد السماوات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هدا                                                                                                                                                                                         |
| تنزيل من رب العالمينتنزيل من رب العالمين                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                              |
| ثم أنزل عليكم من بعد الغم أمنة قل لو كنتم في بيوتكم لبرز اللدين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم١٧٤                                                                                                                                               |
| ثم إنكم أيها الضالون المكذبون                                                                                                                                                                                                                |
| ثم أولى لك فأولىثم أولى لك فأولى                                                                                                                                                                                                             |
| ثم بدلنا مكان السيئة الحسنة حتى عفوا وقالوا قد مس آباءنا الضراء والسراء فأخذناهم بغتة وهم لا يشعرون ٨٢                                                                                                                                       |
| ثم رددناه أسفل سافلين                                                                                                                                                                                                                        |
| ثم قفينا على آثارهم برسلنا وقفينا بعيسي ابن مريم وآتيناه الإنجيل وجعلنا في قلوب الذين اتبعوه رافة ورحمة ورهبانية ابتدعوها<br>مركز من مديد المستعدم |
| ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله فما رعوها حق رعايتها فآتينا الذين آمنوا منهم أجرهم٣٢٠                                                                                                                                                 |
| ثم لم تكن فتنتهم إلا أن قالوا والله ربنا ما كنا مشركين                                                                                                                                                                                       |
| ثم لم تكن فتنتهم إلا أن قالوا والله ربنا ما كنا مشركين                                                                                                                                                                                       |
| ثم لم تكن فننتهم إلا أن قالوا والله ربنا ها كنا مشركين                                                                                                                                                                                       |

| حنات عدن التي وعد الرحمن عباده بالغيب إ <b>نه كان وعده ماتيا</b>                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حتى إذا رأوا ما يوعدون قسيعلمون من أضعف ناصرا وأقل عددا                                                      |
| حتى إذا ما حاءوها شهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم بما كانوا يعملون                                          |
| حرمت عليكم المينة والدم ولحم الخنزير وما ذبح على النصب وأن تستقسموا بالأزلام                                 |
| حرمت عليكم الميتة والدم اليوم يئس الذين كفروا من دينكم فلا تخشوهم واخشون١٩٢                                  |
| الحمد لله رب العالمين                                                                                        |
| خذ العقو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين                                                                       |
| خذوه فاعتلوه إلى سواء الجحيم                                                                                 |
| خلوه فاعتلوه إلى سواء الجحيم                                                                                 |
| خلق من ماء دافق                                                                                              |
| خلقكم من نفس واحدة ثم جعل منها زوجها <b>وأنزل لكم من الأنعام</b> ثمانية أزواج                                |
| ذلك بما قدمت يداك وأن الله ليس بظلام للعبيد                                                                  |
| ذو العرش المجيد                                                                                              |
| ذي قوة عند ذي العرش مكيندي قوة عند ذي العرش مكين                                                             |
| رب السماوات والأرض وما بينهما فاعبده واصطبر لعبادته هل تعلم له سميا                                          |
| رب إنهن أضللن كثيرًا من الناس فمن تبعني فإنه مني ومن عصاني فإنك غفور رحيم ٢٦٦، ١٤٤.                          |
| ربنا <b>لا ترغ قلوبنا بعد إذ هديتنا</b> وهب ك من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب                                    |
| سارهقه صعودا ۱۷۰ ،۱۷۰ و ۲۳۹                                                                                  |
| سأصليه سقرسامليه سقر                                                                                         |
| سخرها عليهم سبع ليال ونمانية أيام حسوما فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية                           |
| الشهر الحرام بالشهر الحرام والحرمات قصاص فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم ١٨                 |
| عبس وتولى                                                                                                    |
| عفا الله عنك لم أذنت لهم حتى يتبين لك الذين صدقوا وتعلم الكاذبين                                             |
| على أن نبدل خيرا منهم وما نحن بمسبوقين                                                                       |
| على قلبك لتكون من المتذرين                                                                                   |
| عينا فيها تسمى سلسيبلا                                                                                       |
| فاتخذتموهم سخويا حتى أنسوكم ذكري وكنتم منهم تضحكون                                                           |
| فأخرجنا من كان فيها من المؤمنينفأخرجنا من كان فيها من المؤمنين                                               |
| فإذا انسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم ٧٠٠ |
| فإذا برق البصر                                                                                               |
| فإذا بلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو فارقوهن بمعروف وأشهدوا ذوي عدل منكم وأقيموا الشهادة لله ١٦٦               |

|                                                   | first to a constant                                                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YY                                                | فإذا نفخ في الصور فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون                                                                                                                             |
| TTA                                               | فإذا نفخ في الصور نفخة واحدة                                                                                                                                                     |
| سيئات ما كسبوا وما هم بمعجزين ۸۲                  | فأصابهم سيئات ما كسبوا والذين ظلموا من هؤلاء سيصيبهم ا                                                                                                                           |
| يوم يرون ما يوعدون لم يليثوا إلا ساعة من نهار ٢٤١ | فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل ولا تستعجل لهم كأنهم                                                                                                                           |
| م يرون ما يوعدون لم يليثوا إلا ساعة من نهار ٢٠٥   | فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل <b>ولا تستعجل لهم</b> كأنهم يو<br>                                                                                                             |
| 7 £ 1 ، 4 T Å                                     | فاصير لحكم ربك ولا تطع منهم آثما أو كفورا                                                                                                                                        |
| ١٣                                                | فاصبر لحكم ربك ولا تطع منهم آثما أو كفورا                                                                                                                                        |
| كظومكظوم                                          | فاصبر لحكم وبك ولا تكن كصاحب الحوت إذ نادى وهو ما                                                                                                                                |
| Y79                                               | فاطلع فرآه في سواء الجحيم                                                                                                                                                        |
| 1                                                 | فأعرض عن من تولى عن ذكرنا ولم يرد إلا الحياة الدنيا                                                                                                                              |
| ن وجنودهما كانوا خاطئين ٢٥٩، ٢٦١                  | فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوا وحزنا إن فرعون وهاما                                                                                                                             |
| Υ                                                 | فالتقمه الحوت وهو مليم                                                                                                                                                           |
| *1A                                               | فأما من أوتي كتابه بيمينه فيقول هاؤم افرءوا كتابيه                                                                                                                               |
| T £ T 4 Y 7 A 4 £ +                               | فآمنوا فمتعناهم إلى حين                                                                                                                                                          |
| تعوش العظيم                                       | فإن تولوا فقل حسبي الله لا إله إلا هو عليه توكلت وهو رب اأ                                                                                                                       |
| ارة أعدت للكافرين                                 | فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار التي <b>وقودها الناس والحبج</b> ا<br>                                                                                                      |
| ΦΥ                                                | فأنجيناه وأصحاب السفينة وجعلناها آية للعالمين                                                                                                                                    |
| ضوا من حولك                                       | فبما رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظا غليظ القلب لانفد                                                                                                                           |
| بك وحيه وقل رب زدني علما                          | فتعالى الله الملك الحق ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إل                                                                                                                        |
| T££                                               | فجعلناه في قرار مكين                                                                                                                                                             |
| <b>Y11</b>                                        | فجعلناها نكالا لما بين يديها وما خلفها وموعظة للمتقين                                                                                                                            |
| YY1 (1+1,                                         | فذلك الذي يدع اليتيم                                                                                                                                                             |
| أولياء من دون الله ويحسبون أنهم مهتدون ٢٧٢        | فريقا هدى وفريقا حق عليهم الضلالة إنهم اتخذوا الشياطين أ                                                                                                                         |
| TET                                               | فسوف يحاسب حسابا يسيرا                                                                                                                                                           |
| 00                                                | فقتحنا أبواب السماء بماء منهمو                                                                                                                                                   |
| 13Y                                               | ففروا إلى الله إني لكم منه نذير مبين                                                                                                                                             |
| Y & 7                                             | فقال إن هذا إلا سحر يؤثر                                                                                                                                                         |
| 14                                                | فقال إن هذا إلا سحر يؤثر                                                                                                                                                         |
| TTT                                               | فقال لهم رسول الله <b>ناقة الله</b> وسقياها                                                                                                                                      |
| ، ومزقناهم كل ممزق                                | فقالوا ربنا باعد بين أصفارنا وظلموا أنفسهم فجعلناهم أحاديث                                                                                                                       |
| مم كل ممزق إن في ذلك لآيات لكل صبار شكور ٤٤       | فقالوا ربنا باعد بين أسفار نا وظلموا أنفسهم فجعلناهم أحاديث ومزقناه<br>مقال مدرون                                                                                                |
| Y                                                 | فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارا                                                                                                                                                 |
|                                                   | نقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارا                                                                                                                                                 |
| 12                                                |                                                                                                                                                                                  |
| الحياة الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون ١٤١         | فلا تعجبك أموالهم ولا أولادهم إنما يريد الله ليعذبهم بها في<br>فند مسلم الدين                                                                                                    |
| أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما ١٨٦، ١٨٦      | فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أ<br>فلدالم مدد منظم المستحد |
| مفا                                               | فلعلك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أما                                                                                                                          |
| عياده وخسر هنالك الكافرون                         | فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا سنة الله التي قد حلت في                                                                                                                     |
| مباده وخسر هنالك الكافرون ٤١                      | فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا سنة الله التي قد خلت في ء                                                                                                                   |

| اتنا مبصرة قالوا هدا سحو مبين                                                                                                                                                                                         | فلما جاءتهم آيا         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بما كنا به مشركين ٣٩، ٤١، ١١٧                                                                                                                                                          | فلما رأوا بأسد          |
| ماعة الشافعين                                                                                                                                                                                                         | فما تنفعهم شف           |
| ، قومه إلا أن قالوا أخرجوا آل لوط من قريتكم إنهم أناس يتطهرون                                                                                                                                                         | فما كان جواب            |
| فين                                                                                                                                                                                                                   | فما لنا من شافا         |
| أحد عنه حاجزين                                                                                                                                                                                                        | فما منكم من             |
| ا غير بيت من المسلمين                                                                                                                                                                                                 | فما وجدنا فيه           |
| فروا قبلك مهطعين                                                                                                                                                                                                      | فمال للذين ك            |
| ازينه فأولئك هم المفلحون                                                                                                                                                                                              | فمن ثقلت مو             |
| وهو سقيم                                                                                                                                                                                                              | فنبذناه بالعراء         |
| ا <b>ءلون</b>                                                                                                                                                                                                         | في جنات يتسا            |
| قصفا ۹۰، ۲۰، ۹۸۳                                                                                                                                                                                                      | فيذرها قاعا ص           |
| £Y                                                                                                                                                                                                                    | القارعة                 |
| ينا وليدا ولبثت فينا من عموك سنين                                                                                                                                                                                     |                         |
| ه خلقتني من نار وخلقته من طين                                                                                                                                                                                         |                         |
| لي آية قال آينك ألا تكلم الناس <b>ثلاث ليال سويا</b>                                                                                                                                                                  |                         |
| لي آية قال <b>آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا ومزا</b> واذكر ربك كنيرا وسبح بالعشي والإبكار • ه                                                                                                                    |                         |
| نشرتني أعمى وقد كنت بصيرا                                                                                                                                                                                             | •                       |
| لعام ترزِقانه إلا نبأتكما بتأويله قبل أن يأتيكما ذلكما مما علمني ربي <b>إني تركت ملة قوم لا يؤمنو</b> ن بالله ٢١٠                                                                                                     |                         |
| <b>ن ما أنزل هؤلاء إ</b> لا رب السماوات والأرض بصائر وإني لأظنك يا فرعون مثبورا ٢١٨ .                                                                                                                                 |                         |
| لا تسجد إذ أمرتك قال أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين                                                                                                                                                          |                         |
| لکم نذیر مبین نگم نذیر مبین                                                                                                                                                                                           | 7                       |
| <b>ولدا سبحانه هو الغني</b> له ما في السماوات وما في الأرض                                                                                                                                                            |                         |
| لدا <b>سبحانه هو الغني</b> له ما في السماوات وما في الأرض                                                                                                                                                             |                         |
| ربنا إنا كنا ظالمين                                                                                                                                                                                                   | -                       |
| ه يا لوط لتكونن من المخرجين                                                                                                                                                                                           |                         |
| نا سمعنا كتابا أنزل من بعد موسى مصدقاً لما بين يديه يهدي إلى الحق وإلى طريق مستقيم ١٥٠                                                                                                                                |                         |
| ا سمعنا كتابا أنزل من بعد موسى مصدقاً لما بين يديه <b>يهدي إلى الحق وإلى طويق مستقيم</b> ١٥٥                                                                                                                          |                         |
| با سمعنا كتابا أنزل من بعد موسى مصدقا لما بين يديه <b>يهدي إلى الحق</b> وإلى طريق مستقيم ١٦٨.<br>من سمين بين من بين اكس من دورين مساوياً الله الله الله الله الله الله الله ال                                        |                         |
| الله كذبا إن عدنا في ملتكم بعد إذ نجمانا الله منها وما يكون لذا أن نعود فيها إلا أن يشاء الله وبنا وسع<br>ما المدارية من المسلم الله الله عند إذ نجمانا الله منها وما يكون لذا أن يعود فيها إلا أن يشاء الله وبنا وسع | _                       |
| يع علمها على الله توكلنا ربنا افتح بيننا وبين قومنا بالحق وأنت خير الفاتحين<br>و باد والمنه ترا از ذات الا كان باد والك والنال الرد والله من الله الله الله الله والله الله الله الل                                  | _                       |
| حزنك الذي يقولون فإنهم لا يكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون                                                                                                                                                     | •                       |
| حزنك الذي يقولون فإنهم لا يكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون                                                                                                                                                     |                         |
| ير م <b>ن ذلكم للدين اتقوا عند ربهم</b> جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها                                                                                                                                        |                         |
| وأطبعوا الرسول فإن تولوا فإنما عليه ما حمل وعليكم ما حملتم                                                                                                                                                            |                         |
| نسط وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد وادعوه مخلصين له الدين <mark>كما بدأكم تعوهون ۲۷۲</mark><br>كما الدار الأمرة عرورات بنالم قرير درن البار الهوم المارة الذي كون مردقين                                                  |                         |
| كم الدار الأخرة عند الله خالصة من دون الناس فتمنوا الموت إن كنتم <b>صادقين</b>                                                                                                                                        |                         |
| ·                                                                                                                                                                                                                     | ى رىما الحصح<br>عذاب شد |
|                                                                                                                                                                                                                       |                         |

| قل إنما أنا بشر مثلكم يوحي إلي أنما إلهكم إله واحد فمن كان يرجوا لقاء ربه فليعمل عملا صالحا <b>ولا يشرك بعبادة ربه أحد</b> ل ٢٥٦ . |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلي                                                                                                     |
| قل إني لا أملك لكم ضرا ولا رشدا                                                                                                    |
| قل إني لن يجيريني من الله أحد ولن أحد من دونه ملتحدا                                                                               |
| قل أوحي إلي أنه استمع نفر من الجن <b>فقالوا إنا سمعنا قرآنا عجبا</b>                                                               |
| قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون                                                                              |
| قل للذين كفروا إن ينتهوا يغفر لهم ما قد سلف وإن يعودوا فقد مضت سنة الأولين                                                         |
| قل للذين كفروا إن ينتهوا يغفر لهم ما قد سلف وإن يعودوا فقد مضت سنة الأولين ١٣٦.                                                    |
| قل لو أنتم تملكون حزائن رحمة ربي إذا لأمسكتم حشية الإنفاق <b>وكان الإنسان قتور</b> ا                                               |
| قل من رب السماوات والأرض قل الله أم جعلوا لله شركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق عليهم١٥٦                                              |
| قل من كان في الضلالة فليمدد له الرحمن مدا فسيعلمون من هو شر مكانا وأضعف جندا١٨٣                                                    |
| قل نزله روح القدس من ربك بالحق <b>ليثبت الذين آمنوا</b> وهدى وبشرى للمسلمين                                                        |
| قل هل من شركائكم من يهدي إلى الحق قل الله يهدي للحق أفمن يهدي إلى الحق أحق أن يتبع أمن لا يهدي إلا أن يهدى ١٦٨٠                    |
| قل هلم شهداءكم الذين يشهدون أن الله حرم هذا فإن شهدوا فلا تشهد معهموهم بربهم يعدلون ١٢٦                                            |
| قل يا أيها الذين هادوا إن زعمتم أنكم أولياء لله من دون الناس <b>فتمنوا الموت إن كنتم صادقين</b>                                    |
| قل يحييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكل حلق عليم                                                                                     |
|                                                                                                                                    |
| كذبت ثمود بطغواهاكذبت ثمود بطغواها                                                                                                 |
| <b>کل نفس</b> بما کسبت رهینهٔ                                                                                                      |
| كل نفس ذائقة الموت <b>ونبلوكم بالشر والخير فتنة</b> وإلينا ترجعون                                                                  |
| كلا إنه كان لآياتنا عنيدا                                                                                                          |
| كلا بل تحبون العاجلةكلا بل تحبون العاجلة                                                                                           |
|                                                                                                                                    |
| لا أقسم بهذا البلد                                                                                                                 |
| لا تحوك به لسانك لتعجل به ٢٢٩                                                                                                      |
| لا ترى فيها عوجا ولا أمتا ٩٥                                                                                                       |
| لا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجا منهم ولا تحزن عليهم واخفض جناحك للمؤمنين ١٠                                                   |
| لا يتحذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين ويحذركم الله نفسه وإلى الله المصير ٥٥                                             |
| لا يسمعون إلى الملإ الأعلى <b>ويقذفون من كل جانب</b>                                                                               |
| لا يغرنك تقلب الذين كفروا في البلاد                                                                                                |
| لا يكلف الله نفسا إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تواخذنا إن نسينا أو أخطأنا ٢١٦                                    |
| لا يكلف الله نفسا إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ر <b>بنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا</b> ١٦٩                            |
| لا يكلف الله نفسا إلا وسعها لها وبنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به                                                                  |
| لابثين فيها أحقابالابثين فيها أحقابا                                                                                               |
| لأخذنا منه باليمينلأخذنا منه باليمين                                                                                               |
| لآكلون من شجر من زقوم٧٧                                                                                                            |
| لقد أنزلنا إليكم كتابا فيه ذكركم أفلا تعقلون                                                                                       |
| لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم                                                                                                    |
| لقد وعدنا نحن وآباؤناً هذا من قبل إن هذا إلا أساطير الأولين                                                                        |

| 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لقد وعدنا هذا نحن وآباؤنا من قبل إ <b>ن هذا إلا أساطير الأولين</b> . |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| V9 (7Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | لنحعلها لكم تذكرة وتعيها أذن واعية                                   |
| εξ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | له ملك السماوات والأرض وإلى الله توجع الأمور                         |
| ١٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ليس عليك هداهم ولكن الله يهدي من يشاء                                |
| ΥΥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ليس لهم طعام إلا من ضريع                                             |
| <b>بي واليتامي</b> والمساكين وابن السبيل كي لا يكون دولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذي القر           |
| انتهوا واتقوا الله إن الله شديد العقاب ٢٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بين الأغنياء منكم وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه ف             |
| £V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ما القارعة                                                           |
| ΥΥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ما أنت إلا بشر مثلنا فأت بآية إن كنت من الصادقين                     |
| ر أولئك حبطت أعمالهم وفي النار هم خالدون ٢٣٣٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ما كان للمشركين أن يعمروا <b>مساجد الله</b> شاهدين على أنفسهم بالكف  |
| 797                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ما يبدل القول لدي وما أنا بظلام للعبيد                               |
| ت حرث قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ريح فيها صر أصابه            |
| حرث قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته ٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ريح فيها صر أصابت            |
| 1AY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | مطاع ثُمَ أمين                                                       |
| معذبين حتى نبعث رسولا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | من اهتدى فإنما يهتدي لنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها وها كنا            |
| To1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | من دونه فكيدوني جميعا ثم لا تنظرون                                   |
| YYY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | من عمل صالحا فلنفسه                                                  |
| قيظا المحادث ا | من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن ثولى فما أرسلناك عليهم ح             |
| YYA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | مهطعين مقنعي رءوسهم لا يرتد إليهم طرفهم وأفندتهم هواء                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                      |
| ΥΑ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | نحن قدرنا بينكم الموت وما نحن بمسبوقين                               |
| AY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | نحن قدرنا بينكم المرت وما نحن بمسبوقين                               |
| ΛΥ<br>ΥΥΛ<br>ΥΥΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                      |
| <b>712</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ۲۱٤ ۲۳٦ ربك يوم يأتي بعض آيات ربك لا ينفع نفسا إيمانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ۲۱٤<br>۲۲٦<br>ربك يوم يأتي بعض آيات ربك لا ينفع نفسا إيمانها<br>ا إنا منتظرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ٢٦٤ ٢٣٦ ٢٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ٢٦٤ ٢٣٦ ٢٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ٢٦٦ ٢٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ٢٢٦ المناق بعض آيات ربك لا ينفع نفسا إيمانها إلى الله توجع الأمور ١٥٥ م ولله جنود السماوات والأرض ١٦٩ . ٢٥٨ ١٦٨ ١٦٨ ١٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ٢١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ربك يوم يأتي بعض آيات ربك لا ينفع نفسا إيمانها ابا منتظرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | نول به الروح الأمين                                                  |
| ۲۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ربك يوم يأتي بعض آيات ربك لا ينفع نفسا إيمانها المنظرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نزل به الروح الأمين                                                  |
| ۲۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | نزل به الروح الأمين                                                  |

| 159       | وإذ صوفنا إليك نفوا من الجن يستمعون القرآن فلما حضروه قالوا أنصتوا فلما قضي ولوا إلى قومهم منذرين                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 107       | وإد صرفنا إليك نفراً من الجن يستمعون القرآن فلما حضروه فالوا أنصتوا فلما قضي ولوا إلى قومهم منذ ين                 |
| .\        | وإذ صرفنا إليك نفرا من الجن يستمعون القرآن فلما حضروه قالوا أنصتوا فلما قضي ولوا إلى قومهم منذرين                  |
| ۲۰٦       | وإد قال إبراهيم رب اجعل هذا البلد آمنا واجنبني وبني أن نعبد الأصنام                                                |
| 187       | وإذ قال ربك للملائكة إني حاعل في الأرض حليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء                            |
| من بعدي   | وإذ قال عيسى ابن مريم يا بني إسرائيل إني رسول الله إليكم مصدقا لما بين يدي من التوراة ومبشرا برسول يأتي            |
| ٧٢        | اسمه احمد فلما جاءهم بالبينات قالوا هذا سحو مبين                                                                   |
| λλ        | وإذ قالوا اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو اثننا بعذاب أليم                         |
| ΑΥ        | وإد قالوا اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو اثننا بعذاب ألبه                         |
| 145       | =                                                                                                                  |
| ٥٤        | وإذ يريكموهم إذ التقيتم في أعينكم قليلا ويقللكم في أعينهم ليقضي الله أمرا كان مفعولا وإلى الله توجع الأمهر         |
| 11        | وإذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غرورا                                             |
| ٧٢        | وإذا تتلى عليهم آياتنا بينات قال الذين كفروا للحق لما جاءهم هذا سحر مبين                                           |
| 19        | وإذا تتلى عليهم آياتنا قالوا قد سمعنا لو نشاء لقلنا مثل هذا إن هذا إلا أصاطير الأولين                              |
| YYY       | وإذا جاءتهم آية قالوا لن نؤمن حتى نؤتي مثل ما أوتي رسل الله الله الله أعلم حيث يجعل رسالته                         |
| 18        | وإذا راك الذين كفروا إن يتخذونك إلا هزوا أهذا الذي يذكر آفتكم وهم بذكر الرحمن هم كافرون                            |
| · * V •   | وإذا قيل لهم أنفقوا مما رزقكم الله قال المذين كفروا للذين آمنوا أنطعم من لويشاء الله أطعمه إن أتتم إلا في ضكّل مين |
| ٧٦        | وإدا قبل لهم انفقوا تما رزقكم الله قال الذين كفروا للذين آمنوا أنطعم من لو يشاء الله أطعمه                         |
| YOV       | وإذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول أيكم زادته هذه إيمانا فأما الذين آمنوا فؤادتهم إيمانا وهم يستبشرون                |
| 1011      | وإدا ما انزلت سورة فمنهم من يقول أيكم زادته هذه إيمانا فأما الذين آمنوا فزادتهم إيمانا وهم يستبشرون ٢٩٠٠           |
| 47        | واذكر اسم ربك بكرة وأصيلا                                                                                          |
| ٤٣        | وأرسلناه إلى مائة ألف أو يزيدون                                                                                    |
| 01        | وأزلفت الجنة للمتقينوأزلفت الجنة للمتقين                                                                           |
| 77261     | وأقم الصلاة طرفي النهار وزلفا من الليل إن الحسنات يذهبن السيئات ذلك ذكرى للذاكرين ٢٦، ٣٦                           |
| ١٨٨       | والأرض مددناها وألقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل شيء موزون                                                     |
| Y1        | والأرض وضعها للأنام                                                                                                |
| 11.64     | والذي قال لوالديه أف لكما أتعدانني أن أخرج وقد خلت القرون من قبلي فيقول ه <b>ا هذا إلا أساطير الأولين</b> ٢٠       |
| ۳٤٣       | والدي قدر فهدى                                                                                                     |
| ندخلهم    | والذين آمنوا وعملوا الصالحات سندخلهم حنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا لهم فيها أزواج مطهرة و<br>مدين من |
| 99        | ظلا ظليلا                                                                                                          |
| ۲٦٨       | والذين آمنوا وعملوا الصالحات لنكفرن عنهم سيئاتهم ولنجزينهم أحسن الذي كانوا يعملون                                  |
| 799       | والذين جاهدوا فينا لنهدينهم صبلنا وإن الله لمع المحسنين                                                            |
| Y٣٦       | والذين سعوا في آياتنا معاجزين أولئك لهم عذاب من رجز أليم                                                           |
| 77        | والذين كذبوا بآياتنا صم وبكم في الظلمات من يشأ الله يضلله ومن يشأ يجعله على صواط مستقيم                            |
| ابه والله | والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئا ووجد الله عنده فوفاه حمد               |
|           | سريع الحساب                                                                                                        |
|           | والذين هم <b>على صلواتهم يحافظون</b>                                                                               |
| ١٠٦       | رالذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون                                                             |
| ٦V.       | والذين يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك <b>وبالآخرة هم يوقنون</b>                                             |
|           |                                                                                                                    |

| والذين يمسكون بالكتاب <b>وأقاموا الصلاة</b> إنا لا نضيع أجر المصلحين                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| والسماء رفعها ووضع الميزان                                                                                                          |
| والعصو                                                                                                                              |
| والرزن يومئذ الحق فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون                                                                               |
| وإلى ثمود أخاهم صالحا قال يا قوم اعبدوا الله هذه <b>ناقة الله</b> لكم آية فذروها تأكل في أرض الله                                   |
| وأما الذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجسا إلى رجسهم وماتوا وهم كافرون ١٢٩ ،٨٥                                                           |
| وإما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعذ بالله                                                                                             |
| وإن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ثم أبلغه مأمنه ذلك بأنهم قوم لا يعلمون ٧٩                                      |
| وإن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ثم أبلغه مأمنه ذلك بأنهم قوم لا يعلمون ٣٢٨                                     |
| وإن الدين لواقعوإن الدين لواقع                                                                                                      |
| وإن الفجار لفي جحيم                                                                                                                 |
| وإن خفتم ألا تقسطوا في اليتامي فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثني وثلاث ورباع فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة                             |
| أو ما ملكت أيمانكم ذلك أدن ألا تعولوا                                                                                               |
| وإن كادوا ليفتنونك عن الذي أوحينا إليك لتفتري علينا غيره وإذا لاتخذوك خليلا ٨٣                                                      |
| وإن يكذبوك فقد كذبت رسل من قبلك وإلى الله ترجع الأمور                                                                               |
| وأنا ظننا أن لن تقول الإنس والجن على الله كذبا                                                                                      |
| وأنا لمسنا السماء فوجدناها هلئت حرسا شديدا وشهبا                                                                                    |
| وأتا منا الصالحون ومنا دون ذلك كنا طرائق قددا                                                                                       |
| وأنا منا المسلمون ومنا القاسطون فمن أسلم فأولئك تحروا رشدا١٦٩، ١٦٦، ١٧٩                                                             |
| وأنت حل بهذا البلد                                                                                                                  |
| وأنفقوا من ما رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول رب لولا أخرتني إلى أجل قريب فأصدق وأكن                                       |
| من الصالحين                                                                                                                         |
| وأنكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم إن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله والله واسع عليم ١٦٦٠                            |
| وأنهم ظنوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحدا                                                                                           |
| وأوحي إلى نوح أنه لمن يؤمن من قومك إلا من قد آمن فلا تبتئس بما كانوا يفعلون ١٢٨، ١٤٥، ١٤٦                                           |
| وبرزت الجحيم للغاوين                                                                                                                |
| وبوزت الجحيم لمن يوى٠٠٠٠                                                                                                            |
| وبوزوا لله جميعاً فقال الضعفاء للذين استكبروا إنا كنا لكم تبعاً فهل أنتم مغنون عنا من عذاب الله من شيء ٦٣                           |
| وبشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات أن لهم جنات تجري من تحتها الأنهار و <b>هم فيها أزواج مطهرة</b> وهم فيها خالدون ٩٩                  |
| وتذرون الآخرة                                                                                                                       |
| وتكون الجبال كالعهن المنفوش                                                                                                         |
| وتكون الجيال <b>كالعهن المنفوش</b>                                                                                                  |
| وتحت كلمة ربك صدقا وعدلا لا مبدل لكلماته وهو السميع العليم                                                                          |
| وجاء وبك والملك صفا صفا                                                                                                             |
| وجاءه قومه يهرعون إليه ومن قبل كانوا يعملون السيئات قال يا قوم <b>هؤلاء بناتي هن أطهر لكم فا</b> تقوا الله ولا تخزون في ضيفي ٢٠٠٠ ه |
| وجزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفا وأصلح فأجره على الله إنه لا يحب الظالمين ٤٨                                                           |
| وجمع الشمس والقمر                                                                                                                   |
| وجوهً يومئذ ناضرة                                                                                                                   |
| وخسف القمر                                                                                                                          |

| ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفارا فاعفوا واصفحوا حتى يأتي الله بأموه٢٠٨                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ودوا لو تدهن فيدهنون                                                                                                           |
| وذا النون إذ ذهب مغاضبا فظن أن لن نقدر عليه فنادي في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين ٧٠٠، ٣٨              |
| وذا النون إذ ذهب مغاضبا فظن أن لن نقدر عليه فنادي في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إلي كنت من الظالمين ، ي                  |
| وذا النون إذ ذهب مغاضبا فظن أن لن نقدر عليه فنادى في الظلمات <b>أن لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين</b> ٣٩            |
| وذر الذين اتخذوا دينهم لعبا ولهوا <b>وغرتهم الحياة الدني</b> ا وذكر به أن تبسل نفس بما كسبت "٢٦٦                               |
| وذر الذين اتخذوا دينهم لعبا ولهوا وغرتهم الحياة الدنيا وذكر به أن تبسل نفس بما كسبت لهم شواب من هميم ٢١١                       |
| وذريني والمكذبين أولي النعمة ومهلهم قليلا                                                                                      |
| وذكو اسم ريه فصلى                                                                                                              |
| وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها السماوات والأرض أعدت للمتقين ٦٥                                                           |
| وسخر لكم الشمس والقمو دانيين وسخر لكم الليل والنهار                                                                            |
| وسيق الذين كفروا إلى جهنم زمرا٧٤                                                                                               |
| وضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكان فكفرت بأنعم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف ٢١٠٠         |
| وظل ممدود                                                                                                                      |
| وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما                                                       |
| وفي السماء رزقكم وما توعدون                                                                                                    |
| وفي السماء رزقكم وما توعدون                                                                                                    |
| وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون                                                                 |
| وقال الذين كفروا لولا نزل عليه القرآن جملة واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلا٣١٨                                         |
| وقال ربكم ادعوني أمتجب لكم إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين                                                     |
| وقالوا أئذًا ضللنا في الأرض أتنا لفي خلق جديد بل هم بلقاء ربهم كافرون                                                          |
| وقالوا ربنا عجل لنا قطنا قبل يوم الحساب                                                                                        |
| وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعا                                                                                 |
| وقالوا لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم                                                                            |
| وقالوا نحن أكثر أموالا وأولادا وما نحن بمعذبين                                                                                 |
| وقمرآنا فوقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا                                                                         |
| رقل الحق من ربكم فعن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين نارا أحاط بهم سرادقها٢٦٧                                    |
| رقل الحمد لله الذي لم يتحدّ ولدا <b>ولم يكن له شويك في الملك</b> و لم يكن له ولي من الذل وكبره تكبيرا١٥٦                       |
| رقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولدا و لم يكن له شريك في الملك <b>ولم يكن له ولي من الذل</b> وكبره تكبيرا ٢٤٥                       |
| رقل جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقا                                                                                   |
| رقل رب أعوذ بك من همزات الشياطين                                                                                               |
| ركأين من قرية عتت عن أمر ربها ورسله فحاسبناها حسابا شديدا وعذبناها عذابا نكرا                                                  |
| كذلك جعلنا في كل قرية أكابر مجرميها ليمكروا فيها وما يمكرون إلا بأنفسهم وما يشعرون٣٤٦                                          |
| كذلك جعلنا في كل قرية أكابر مجرميها ليمكروا فيها وما يمكرون إلا بانفسهم وما يشعرون ٢٠٩،١٧٥، ٢٠٩،                               |
| كذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون ٥٦ ـ                    |
| لئن أخرنا عنهم العذاب إلى أمة معدودة ليقولن ما يحبسه ألا يوم يأتيهم ليس مصروفا عنهم <b>وحاق بهم</b> ما كانوا به يستهزئون 🔒 ع 🗈 |
| لِنن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته ليقولن هذا لي وما أظن الساعة قائمة <b>ولئن رجعت إلى وبي إن لي عنده للحسني</b> ١١٢        |
| لِنن شننا لنذهبن بالذي أوحينا إليك ثم لا تجد لك به علينا وكيلا                                                                 |
| لا تحسبن الله غافلا عما يعمل الظالمون إنما يؤخرهم ليوم <b>تشخص فيه الأبصا</b> ر                                                |

| لا تلدع مع الله إلها آخر لا إله إلا هو كل شيء هالك إلا وجهه له الحكم وإليه ترجعون                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لا تزر وازرة وزر أحرى ومن تزكى فإنما يتزكى لنفسه <b>وإلى الله المصي</b> ر ٤٠٠                                                                |
| لا تستوي الحسنة ولا السيئة ا <b>دفع بالتي هي أحسن ف</b> إذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم                                              |
| لِا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها وادعوه حوفا وطمعا إن رحمة الله قريب من المحسنين                                                              |
| لا <b>تقتلوا أولادكم خشية إملاق</b> نحن نرزقهم وإياكم إن قتلهم كان حطئا كبيرا                                                                |
| لِا تكونوا كالذين نُسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون٣٤٩                                                                             |
| لا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجا منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتنهم فيه ورزق ربك حير وأبقى٢٣٧                                               |
| ولا يحسبن المذين كفروا أنما نملي لهم خير لأنفسهم إنما نملي لهم ليزدادوا إثما ولهم عذاب مهبن ٢٠٩٠٠٠٠٠٠                                        |
| رلا يحض على طعام المسكين ٢٧١، ٢٠١، ٢٧١                                                                                                       |
| لقد أتينا موسى الكتاب فاختلف فيه ولولا كلمة سبقت من ربك لقضي بينهم وإنهم لفي شك منه مريب ٣٤٠                                                 |
| لِقد أخذ الله ميثاق بني إسرائيل وبعثنا منهم الني عشر نقيبا وقال الله إني معكم <b>لئن أقمتم الصلاة</b> وآتيتم الزكاة وآمنتم برسلي     . ١٠٩ . |
| لقد أعذناهم بالعذاب فما استكانوا لربهم وما يتضوعون                                                                                           |
| لِقد أرسلنا موسى بآياتنا أن أخرج قومك من الظلمات إلى النور وذكرهم بأيام الله إن في ذلك لآيات لكل صبار شكور ٨٤                                |
| رلقد أرسلنا نوحا إلى قومه <b>إني لكم نذير مبين</b>                                                                                           |
| ولقد جسمونا فرادى كما خلقناكم أول مرة وتركتم ما خولناكم وراء ظهوركم٢٤٢                                                                       |
| ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين٢٩٧                                                      |
| ولقد يسونا القرآن للذكر فهل من مدكر                                                                                                          |
| ولكل أمة أحل فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون                                                                                    |
| ولكلُّ أمة أجل فإذا حاء أحلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون                                                                                  |
| ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب لعلكم تتقون                                                                                              |
| وللهِ ما في السماوات وما في الأرض وإلى الله توجع الأمور                                                                                      |
| وتله ملك السماوات والأرض وإلى الله المصير                                                                                                    |
| ولما جاء موسى لميقاتنا وكلمه ربه قال <b>سبحانك تبت إليك وأنا أول المؤمنين</b>                                                                |
| ولما جاءهم الحتى قالوا ه <b>ذا سحر</b> وإنا به كافرون                                                                                        |
| ولن يؤخر الله نفسا إذا جاء أجلها والله خبير بما تعملون                                                                                       |
| ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأحذناهم عاكانوا يكسبون ١٣٣٠٠٠                                  |
| و <b>لو أننا نزلنا إليهم الملائكة وكلمهم الموتى</b> وحشرنا عليهم كل شيء قبلا ما كانوا ليؤمنوا إلا أن يشاء الله ٣٠٣<br>                       |
| ولو تقول علينا بعض الأقاويل                                                                                                                  |
| ولو جعلناه قرآنا أعجميا لقالوا لولا فصلت آياته أأعجمي وعربي <b>قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء والذين لا يؤمنون</b><br>معرب                      |
| في آذانهم وقر وهو عليهم عمى أولئك ينادون من مكان بعيد                                                                                        |
| ولو جعلناه قرآنا أعجميا لقالوا لولا فصلت آياته أو لئك ينادون من مكان بعيد                                                                    |
| ولو شئنا لآتينا كل نفس هداها ولكن حق القول مني <b>لأملأن جهنم من الجنة والناس أجمين</b>                                                      |
| ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ي <b>ضل من يشاء ويهدي من يشاء</b> ولتسالن عما كنتم تعملون                                                 |
| ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعا أنأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين                                                                   |
| ولو يؤاخذ الله الناس بظلمهم ما ترك عليها من دابة ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى <b>فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة</b><br>                         |
| ولا يستقدمون                                                                                                                                 |
| ولو يؤاخذ الله الناس بظلمهم ما ترك عليها من دابة ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى فإذا جاء أجلهم لا يستأخوون ساعة                                    |
| ولا يستقدمون                                                                                                                                 |
| ولولاً أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئا قليلا                                                                                               |
| ولولا كلمة سقت من ربك لكان لزاها وأجل مسمى                                                                                                   |

| وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إني تبت الآن ولا الذين يموتون وهم كفار مماء               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وما أدراك ما القارعة                                                                                                    |
| وما أرسلنا في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا بما أرسلتم به كافرون                                                     |
| وما أرسلنا في قرية من تذير إلا قال مترفوها إنا بما أرسلتم به كافرون                                                     |
| وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين                                                                                           |
| وها أنت إلا بشو مثلنا وإن نظنك لمن الكاذبين                                                                             |
| وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة وما جعلنا عدتهم إلا فتنة للذين كفروا                                                   |
| وما جعله الله إلا بشرى لكم ولتطمئن قلوبكم به وما النصر إلا من عند الله العزيز الحكيم                                    |
| وما خلقت الجنن والإنس إلا ليعبدون                                                                                       |
| وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلا ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار ٢٨٦، ٣٠٩                          |
| وما كان استغفار إبراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إياه فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه إن إبراهيم لأواه حليم ٢٢٧.      |
| وما كان الناس إلا أمة واحدة فاختلفوا ولمولا كلمة سبقت من ربك لقضي بينهم فيما فيه يختلفون٣٤٠                             |
| وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل                 |
| ضلالا مينا                                                                                                              |
| وما هو بقول شاعر قليلا ما تؤمنون                                                                                        |
| وماء مسكوب                                                                                                              |
| ومثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الأرض ما لها من قرار                                                           |
| ومريم ابنت عمران التي أحصنت فرجها فنفخنا فيه من روحنا وصدقت بكلمات ربها وكتبه وكانت من القانتين ٥٨                      |
| ومن أظلم ممن منع هساجه الله أن يذكر فيها اسمه وسعى في خرابها أولئك ما كان لهم أن يدخلوها إلا خالفين٣٣٠.                 |
| ومن الإبل اثنين ومن البقر اثنين قل آلذكرين حرم أم الأنشين أم كنتم شهداء إذ وصاكم الله بهذا ٣١                           |
| ومن الليل فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعنك ربك مقاما محمودا                                                               |
| ومن آياته أن يوسل الرياح مبشرات وليذيقكم من رحمته ولتحري الفلك بأمره ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ٣٣٥                 |
| ومن خفت موازينه                                                                                                         |
| ومن قبله كتاب موسى إماما ورحمة وهذا كتاب مصدق لسانا عربيا لينذر الذين ظلموا وبشرى للمحسنين ٢٦٦٠٠٠                       |
| ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن <b>فلا يخاف ظلما ولا هضما</b>                                                             |
| ومن يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد لهم أولياء من دونه وتحشوهم يوم القيامة على وجوههم عميا وبكما وصما ٢١٢٠.        |
| ومنهم من يستمع إليك وجعلنا على قلوبهم أكنة حتى إذا حاعوك يجادلونك يقول الذين كفروا إن هذا إلا أصاطير الأولين ١٩         |
| ومنهم من يقول ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار٢٧٩ ٢٥٦، ٣٥١                                      |
| ونسوق المجرمين إلى جهنم وردا٧٣                                                                                          |
| ونعمة كانوا فيها فاكهين                                                                                                 |
| ونفخ في الصور فصعق من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله ثم نفخ فيه أحرى فإذا هم قيام ينظرون ٦٢                   |
| وهو الذي يرسل الرياح بشرا بين يدي رحمته                                                                                 |
| ووالد وما ولد                                                                                                           |
| ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه ويقولون يا ويلتنا مال هذا الكتاب لا يغاهر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ٢٩٢٠، ٢٩٣ |
| ويا قوم ما لي أدعوكم إلى النجاة وتدعونني إلى النار                                                                      |
| ويا قوم هذه ناقة الله لكم آية فذروها تأكل في أرض الله ولا تمسوها بسوء فيأخذكم عذاب قريب٣٣٠                              |
| ويدع الإنسان بالشر دعاءه بالخير وكان الإنسان عجولا                                                                      |
| ويسأَلونك عن الجبال فقل ينسفها ربي نسفا                                                                                 |
| ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولاّ ينفعهم ويقولون <b>هؤلاء شفعاؤنا عند الله</b>                                       |

| ريعلمه الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ريقول الذين آمنوا لولا نزلت سورة فإذا أنزلت سورة محكمة وذكر فيها القتال رأيت الذين في قلوبهم مرض ٢٢٩٠٠٠                 |
| ريوم تشقق السماء بالغمام ونزل الملائكة تنزيلا                                                                           |
| ريوم نبعث في كل أمة شهيدا عليهم من أنفسهم وجننا بك شهيدا على هؤلاء                                                      |
| ريوم نبعث في كل أمة شهيدا عليهم من أنفسهم وجنا بك شهيدا على هؤلاء                                                       |
| ريوم نسير الجبال وترى الأرض بارزة وحشرناهم فلم نغادر منهم أحدًا                                                         |
|                                                                                                                         |
| يا أيها الإنسان ما غرك بربك الكريم                                                                                      |
| يا أيها الذين آمنوا آمنوا بالله ورسوله والكتاب الذي نزل على رسوله والكتاب الذي أنزل من قبل٢٥٨                           |
| با أيها الذين آمنوا أنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خلة ولا شفاعة والكافرون هم الظالمون ٢٧٢        |
| با أيها الذين آمنوا أنفقوا مما رزقناكم من قبل أن ياتي يوم لا بيع فيه <b>ولا خلة ولا شفاعة</b> والكافرون هم الظالمون ٣٧٣ |
| ا أيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود أحلت لكم بهيمة الأنعام إلا ما يتلي عليكم غير محلي الصيد وأنتم حرم ١٠٩                  |
| ا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناوا وقودها الناس والحجارة                                                        |
| با أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم نارا وقودها الناس والحجارة                                                       |
| با أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم نارا و <b>قودها الناس والحجارة</b>                                               |
| با أيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والأقربين                                  |
| با أيها اللَّذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالذي ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر ٩          |
| با أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس ١٨٠                             |
| ا أيها المزملا ١٩٩                                                                                                      |
| با أيها الناس اعبدوا ربكم الذي حلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون                                                        |
| ا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنا خلقناكم من تراب                                                               |
| با أيها النبي لم تحرم ما أحل الله لك تبتغي موضاة أزواجك والله غفور رحيم                                                 |
| با بني آهم قلاً أنولنا عليكم لباسا يواري سو آتكم وريشا ولباس التقوى ذلك حير                                             |
| با بني إسرائيل اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم <b>وأوفوا بعهدي أ</b> وف بعهدكم وإياي فارهبون٣١٩                           |
| با معشر الجن والإنس ألم يأتكم رسل منكم قالوا شهدنا على أنفسنا وغوتهم الحياة الدنيا ١٤٤. ٢٦٦                             |
| بثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآحرة ويضل الله الظَّالمين ويفعل الله ما يشاء ٢٥٨             |
| بحذر المنافقون أن تنزل عليهم سورة تنبئهم بما في قلوبهم قل استهزئوا إن الله عزج ما تحذرون٣٢٩                             |
| بدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه في يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدون ٩٣ ،٩٢                                  |
| سأل أيان يوم القيامة                                                                                                    |
| بستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة إن امرؤ هلك ليس له ولد وله أخت فلها نصف ما ترك                                       |
| بعلم ما بين أيديهم وما خلفهم وإلى الله ترجع الأمور ٤٥                                                                   |
| بعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون                                               |
| ننون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا علي إسلامكم بل الله يمن عليكم أن هداكم للإيمان إن كنتم صادقين ٤٢                        |
| منون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا علي إسلامكم بل الله يمن عليكم أن هداكم للإيمان إن كنتم صادقين ٣٣٧                       |
| <b>هدي إلى الرشد</b> فآمنا به ولن نشرك بربنا أحدا                                                                       |
| هدي إلى الرشد فآمنا به <b>ولن نشرك بربنا أحدا</b>                                                                       |
| وم تبدل الأرض غير الأرض والسماوات وبرزوا لله الواحد القهار                                                              |
| وم تبلی السرائروم تبلی السرائر                                                                                          |
| وم تبيض وجوه وتسود وجوه فأما الذين اسودت وجوههم أكفرتم بعد إيمانكم فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون ٦٤                     |

| يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضوا وما عملت من سوء تود لو أن بينها وبينه أمدا بعيدا ويحذركم الله نفسه ٢٧٠٠ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يوم ترحف الأرض والجبال وكانت الجبال كثيبا مهيلا                                                             |
| يوم ترونها تذهل كل مرضعة عما أرضعت وتضع كل ذات حمل حملها وترى الناس سكاري وما هم بسكاري ٥٠٠                 |
| يوم ترونها تذهل كل مرضعة عما أرضعت وتضع كل ذات حمل حملها وترى الناس سكاري وما هم بسكاري ٢٢٠٠٠٠ ٢٠٠          |
| يوم تشهد عليهم السنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون                                                     |
| اليوم نختم على أفواههم وتكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون                                         |
| يوم نطوي السماء كطي السجل للكتب كما بدأنا أول حلق نعيده وعدا علينا إنا كنا فاعلين                           |
| يوم هم بارزون لا يخفى على الله منهم شيء لمن الملك اليوم لله الواحد القهار                                   |
| يوم هم على النار يفتنون                                                                                     |
| يوم يبعثهم الله جميعا فيحلفون له كما يحلفون لكم ويحسبون أنهم على شيء ألا إنهم هم الكاذبون                   |
| يوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون له كما يحلفون لكم ويحسبون أنهم على شيء ألا إنهم هم الكاذبون٢٩٣               |
| يوم يسحبون في النار على وجوههم ذوقوا مس سقر                                                                 |
| يوم يقو المرء من أخيه                                                                                       |
| يوم يكون الناس كالفراش المبثوث                                                                              |
| يومنذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن ورضي له قولا                                                     |

# فمرس الأعاديث والآثار

| أحب الأعمال إلى الله تعالى أدومها وإن قَلَّ                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إذا أردت أمرا فتدبر عاقبته فإن كان رشدا فأَمْضِه وإن كان غيّا فانْتَّهِ                        |
| إذا أردت أمرا فديِّر عاقبته، فإن كان رشدا فأمضه، وإن كان غيا فائتَه عنه                        |
| أفضل الصدقة أن تتصدق وأنت صحيح شحيح تأمُل العيش وتخشى الفقر ٣٢٠                                |
| أفلا أكون عبدا شكورا                                                                           |
| اقتلوا کل ساحر وساحرة                                                                          |
| أما الجواظ فالذي جَمَع ومَنَع، تدعوه لَظَى نَزَّاعَةً لِلشَّوَى. وأما الجعظري فالفظُّ الغليظ١٧ |
| إن الجن كانوا أحسن إحابةً منكم، إني تلوت عليهم هذه السورة فكانوا يقولون: ما بشيء               |
| من آلائك نكذّب رَبّنا فلك الحمد                                                                |
|                                                                                                |
| إن الرجل من أهل الجنة لَيعطَى قوةً مائةِ رجل في الأكل والشرب والجماع ٣٣٧                       |
| إن الناس يُعرضون يوم القيامة ثلاث عَرْضاتٍ، فأما عرضتان ففيهما خصوماتٌ ومعاذير، وأما           |
| العرضة الثالثة فتطايرُ الصحف في الأيدي                                                         |
| إن عين الشمس إذا أرادت أن تَطْلُع فإن جبريل عليه السلام يأتي العرش فيأخذ كفا من ضيائه ٦٢       |
| إنك أن تَذَعَ ورثتك أغنياء حير من أن تدعهم فقراء يتكفَّفُون الناس                              |
| إنكم سترون ربكم يوم القيامة كما ترون القمر ليلة البدر لا تُضّامُون في رؤيته ٣٠٣                |
| توبة الساحر ضربة بالسيف                                                                        |
| حاجة أحدهم عرق يَفيض من حسده فيَضْمُر لذلك بطنُه                                               |
| الدعاء مخ العبادة                                                                              |
| الدنيا سجن المؤمن و جنة الكافر                                                                 |
| ذلك عند الموت                                                                                  |
| سبحانك فبلي                                                                                    |

| ل وعشرين درجة ٢٥٩                      | صلاة في جماعة تفضل على صلاة المرء وحده بخمس              |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| لا المسجد الحرامُ ٢٥٩                  | صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة فيما سواه إ            |
| ۲۲۳                                    | كُتب عليّ قيام الليل ولمم يُكتب عليكم                    |
| ١٠٦                                    | لا بل هم الذين يصلون ويصومون ويؤتون الزكاة               |
| ١٧                                     | لا يدخل الجنة حوَّاظ ولا جَعْظَرِيُّ ولا العتلُّ الزنيمُ |
|                                        | لدوا للموت وابنوا للخراب                                 |
| ۲ <b>٠</b> ٧                           | اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون                           |
| ۲۳۸                                    | مالي من هذا المال إلا الخُمُس والخمس مردود فيكم          |
| يزكو زرعه ويزكو زرع الناس ولا تَلْبَرَ | المحروم هو الذي لا يَثْمُر نخله ويَثْمُر نخل الناس ولا   |
| 1.0                                    | شاته وتلبن شاة الناس                                     |
| الله لقاءه                             | من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه ومن كره لقاء الله كره    |
| حب الله لقاءه                          | من كره لقاء الله كره الله لقاءه ومن أحب لقاء الله أ      |
| ١٠٧                                    | من لم يقدر على الباه فليصم فإن الصوم له وِجاءً           |
| ۳٤۲                                    | نصرت بالرعب مسيرة شهرين                                  |
| ١٥٥                                    | ولا يَنفَع ذا الجد منك الجد                              |

## فمرس الأعلام

إبراهيم (ع): ١٤٤، ٢٠٦، ٢٢٩، ٢٦٦ الضحاك: ١٧٦ إبليس: ٨٨، ٢٤٦، ٩٤١، ٨٥١ ابن عباس: ۲۲، ۱٤۸، ۲۱۱، ۲۳۵، ۲۵۲، ۲۹۰، أبيّ (بن كعب): ٣٣٤ 7 £ A & T + 7 عبد الله بن مسعود: ۱۸۱، ۲۶۶، ۲۳۵، ۳۳۶ آدم (ع): ۲۸، ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۶۱، ۱۶۱، 117, 717, 317, 017 أبو عبيد: ٢١٧ إساف: ٢٣٦ على، على بن أبو طالب: ١٩٣، ١٩٣ أبو بكر، أبو بكر الأصم: ١٠٥، ١٠٩، ١١٦، عمر، عمر بن الخطاب: ٧٤، ١٧٦ 1711 371 001 001 . 171 . 171 عیسی (ع): ۲۳۲ AF1: 171: PP1: 1.7: 117: 717: فرعون: ۲۲، ۵۳، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۸، ۲۲۳ 317, 917, 777, 757, 787, 317 قتادة: ۲۷، ۲۰۱، ۱۱۷، ۲۲۰، ۱۳۱، ۲۳۲، أبو بكر الصديق: ١٩٥ TY0 (TY7 حبريل: ۲۲، ۸۰، ۱۰۱، ۷۸۱، ۹۶۲، ۲۲۸، القتبي: ٣٥، ١٥٢، ١٦١، ١٧٦، ١٩٥ الكلبي: ٩٤، ١١٧ جعفر بن حرب: ۱۱، ۳۴ الكيسان: ٢٦٥ أبو جهل: ۸۸، ۲٤٠، ۳۰۹ أبو لهب: ٢٤٠،١٦ الحسن البصري: ٩، ١١، ٩٤، ٧٤، ٧٧، ١٠٦) لوط (ع): ۲۵، ۵۳، ۲۲۳ ٨٠١، ٨١١، ٥٢١، ٢٥١، ٢٨١، ٢٣٢، ۷۳۲، ۱۸۲، ۱۹۲، ۲۱۳، ۸٤۳، ۵۳ بحاهد: ۱۷، ۱۱۷، ۲۲۲، ۲۲۲ محمد، مصطفى، رسول الله، الرسول، نبي الله، النبي: حفصة: ٢٦٧، ٣٣٤ .1, 71, 71, 31, 71, 71, 91, 7, أبو حنيفة: ۲۲، ۲۳، ۱۷۱، ۱۸۲، ۵۰۸، ۲۲۱، (17, 77, 77, 73, 33, 73, 73, 73, 83, YOV 70, 70, 00, 50, 0V, PV, · A, 1A, آبو روق: ۱٦٠ ۲۸، ۱۸، ۲۸، ۲۸، ۹۸، ۹۶، ۹۶، ۲۰، ۲۰، الزجاج: ٥٠، ١٩٥، ١٩٩، ٢١٦، ٣٤٠، ٣٤٠ 0.13 [.13 (.13 .11) 111) 711) زكريا (ع): ٥٠ 1111, 311, 011, 171, 171, 771, السدى: ۲٤۲ 171, 131, P31, 101, 101, Yol, 701, 301, 801, 771, 371, 771, شعیب (ع): ۲۰۶ 971, YY1, AY1, PY1, YA1, TA1, الشيخ، الفقيه (أبو منصور): ١٤٨، ٢٤٩، ٢٤٩ TAIS YAIS AAIS . PIS 7PIS 7PIS صاحب التفسير: ١٨٠

صاحب الحوت: ٣٩

TP1, YP1, AP1, PP1, 3.7, Y.7,

A.T. 117, 117, 717, 717, VIY,

\(\lambda(17)\) \(\text{P}(7)\) \(\text{P}(7)\

مریم: ۲۰۱

أبو معاذ: ٥٣، ١٨٠، ١٨١

موسی (ع): ۵۲، ۵۳، ۵۷، ۱۵۰، ۱۵۰، ۲۱۳،

177, 777, 407

نائلة: ٢٣٦

نضر بن الحارث: ۸۷

نمروذ: ٣٦٣

نوح (ع): ٥٥، ٥٥، ١٢١، ٢٢١، ٨٢١، ٩٢١، ٥٣١، ١٤١، ٢٤١، ٣١٤، ٦٤١، ٨٤١،

777 ×177

هود (ع): ۱۷۲، ۳۵۱

وليد بن المغيرة المخزومي: ١٥، ٢٤٠

يوسف (ع): ۲۱، ۲۱۰

أبو يوسف: ٢٢

يونس (ع): ٣٩، ٢٤، ٨٢

## فهرس الشعوب والقبائل والأهاكن

قوم يونس: ٢٢

المسجد الحرام: ١٧٦

المدينة: ١٠٥، ٢٢٢، ٢٢٢

مكة: ٢٢٤، ٢٢٦، ١٣٢، ٢٣٢

أصحاب الفيل: ٢٦٣

آل لوط: ٥٣

أهل المدينة: ١١٥، ٣٢٣

أهل النحو: ٧٣

أهل مكة: ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۷، ۸۶، ۹۶، ۵۱،

701 AA1311101117111 P.T

بدر: ۲۱، ۲۲، ۸۸، ۸۸، ۱۱۱، ۱۸۳، ۱۱۲،

737

بنو آدم: ٥٩، ١٤٦

تمود: ٤٦، ٤٧، ٨٤

جبل فاران: ۲۳۲

حبل مكة: ٢٣٢

0.

طور ساعور: ۲۳۲ طور سیناء: ۲۳۲

عاد: ۶۱، ۲۷، ۸۶

العرب: ١٦٠، ٢٢٦، ٢٣٥، ٢٤٦، ٢٩١،

4.7, 177

فارسية: ٧

قبيلة أبي جهل: ٣٠٩

قریات لوط: ۵۲

قوم ثمود: ٣٤٢

قوم رسول الله: ١٥٠

قوم عاد: ٣٤٢

قوم فرعون: ٣٤٢، ٣٤٢

قوم لوط: ۵۳، ۲۶۳، ۳٤۲

قوم نوح: ۲۶۳، ۲۲۳

## فهرس الأديان والفرق والمذاهب والجماعات

أتباع محمد، أتباع رسول الله، أتباع النبي: ٢٠، دهري المذهب: ٣٠٩ TY9 (197 الصحابة: ٨ الإسلام: ١٠، ٨٢، ٤٠، ٥٢١، ٢٢١، ٨٢١، ٣٣١، كفار مكة: ٢٣١ 731, . 71, 771, 771, 371, 0.7, P77, مذهب أهل الحق: ١٢٢ 777 (171 (727 المشركون: ٢٧٦ أصحاب الجنة: ٢٠ ، ٢١ مشركو الجن: ١٤٩ أصحاب رسول الله: ١٠٤، ١٧٣، ٢٢٦ مشركو العرب: ٣٠، ١٥٥ أمة عمد: ٣٤٢ المعتزلة: ۲۲، ۱۲۸، ۱۰۷، ۱۲۸، ۱۲۸، ۱۲۸، ۱۲۸، الأنصار: ١١٤ PY1, 037, 307, POY, 177, TY79 أهل الإسلام: ٢٩، ٣٣، ٤٢، ١٢٥، ١٢٨، ١٧٥، 777 477 ۸۷۲, ۸۰۲, POT, TYY المفسرون: ۱۶، ۲۷، ۲۷۲ أهل الاعتزال: المعتزلة مكذبورالرسل: ٥١ أهل الأهواء: ٢٥٣ مكذبو نوح: ٥٥ أهل الإيمان: ٤١، ٣٤٣، ٢٧١، ٢٣٣ الملحدة: ٢٣٤ أهل التأويل: ٢٦، ٨٨، ١١٧، ٣٣١، ٣٥٢، ٢٢١، المهاجرون: ١١٤ 371, 181, 781, 777, 337, 007, 577, النحويون: ١٦٢ ۸۷۲، ۲۸۲، ۱۶۲، ۲۶۲، ۱۶۲، ۱۰۳، ۸۰۳ يهود الحن: ١٤٩ أهل التفسير: ٩٣، ١٤٢، ١٧٥، ١٩٠، ٢٠٣، اليهود: ١٥٠، ١٩٤، ٢١٣ ٥٧٢، ٧٧٢، ٢٨٢ أهل التقوى: ٢٧٨ أهل التوحيد: ٣٥١، ٢٥٤، ٣٠٣، ٣٥١ أهل اللم: ٢٥٣ أهل الكبائر: ٦٦

> أهل الكلام: ٣٤ أهل النفاق: ٨٤ الباطنية: ١٩٢، ١٩٣، ٢٥٣، ٢٨٥، ٢٩٧ بنو إسرائيل: ٢٧٦ الثنوية: ١٩٤ الحنوارج: ٢٧٢

أهل الكتاب: ١٩٦، ٢٠٧، ٢٢٤، ٢٥٧، ٢٥٩ أهل الكفر: ٤١، ٢٥٣، ٢٥٩، ٢٧٧، ٢٧٣

## فمرس الأشعار

زنيمٌ ليس يُعرف من أبوه بَغيُّ الأمِّ ذو حسب لئيمٍ ١٨

زنيم تداعاه الرحال زيادةً كما زيد في عرض الأديم الأكارِعُ ١٨

أَقبل سَيْلُ كان من أمر الله تخرد كزدَ الجنةِ المُغلَّة ٢٤

له ملَكُ ينادي كلُّ يوم لِدُوا للموت وَابْنُوا للخراب ٢٦٠

تلك خيلي منه وتلك رِكابي هن صُفْرٌ أولادها كالزبيب ٣٤٩

## فمرس الكتب

العالم والمتعلم: ٢٠٥

کتاب موسی: ۱۵۰

# فمرس المصطلحات والأفكار الرئيسية

| \                                              | الاجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y9                                             | الاخره: طريق الاحتجاج على سُفَّه منكرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| TEO (TTE-TTT () OV                             | الإرادة: عموم إراده الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 179-174                                        | الأرض: معنى إلبات بني أدم عنها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 99                                             | الأزواج: معنى "أزواج مطهرة"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 19                                             | استاطير الأوليل. معناه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 77 - 77 - 77 - 77 - 77 - 77 - 77 - 77          | الاستحسان: إباحة تعليق الحكم بالاستحسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ψα                                             | الاستدراج: معناه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1 8                                            | الاستطاعة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                | الاستطاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| )   0                                          | هل يجوز أن يكون قبل الفعا ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 70                                             | الاستغفار:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 779-778                                        | معناه و أنه اعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 779-77X (1 · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الاسلام والاعان: معناهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 170                                            | الأسماء الحسيد: أقسامها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ť. · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·       | الأسماء المشتركة: ما هو القاعدة في تأريده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 179                                            | الأصاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7 £ £ £ £ 7 . 0 . 0                            | الأصناف والمتالة مادة الأماد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 187-187                                        | الإضافات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 777                                            | إصافة الأسياء كليمها وجزيتها إلى الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777                                            | إصافه الأفعال إلى الأشياء التي ليست ها افعال .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 777<br>                                        | الگست العباد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المفسدا                                        | الأمَّةُ: في كلُّ أمَّهُ مِن الأمِّمِ الصَّالَحُ المُرضَى والفَّاسَقِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| w k                                            | الدنبياء (الرسل): حجم الله تعالى فيهم علم أنه (ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1.7-1.1                                        | الإنسان: سبيل تخلصه عن الصفات القبيحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| o                                              | الايام والليالي: يستعجل كل منهما للأخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 170                                            | معناهمامعناهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| YO9-YOV                                        | ب بي ري د بريد المريد ا |
| عملیا                                          | هو قبول الأحكام الأصلية سواء كان اعتقاديا أو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| 198-197                 | الباطنية:<br>ق. لم أن عالم درض هم الباد ، والأساس  |
|-------------------------|----------------------------------------------------|
| 710-711                 | نعيم أن العثرية على الأنفس الموحانية               |
| ۲۰۳                     | نعمه في الأعداد (تعبية عشر)                        |
| ١٢٥                     | البر والتقوى: معناهما                              |
| ١٢٤-١٢٣ ،١٢٢            | البشارة: معناها                                    |
|                         | البعث: إثبات وقوعه                                 |
| YYY19                   | تكليف ما لا يطاق                                   |
|                         | كسيت تاريكي المستعدد الاتقاء: معناه                |
| ١٣                      | تخصيص الشيء بالذكر لا يدل على نفي ما عداه          |
| ۲۷۵ ،۵۷                 | التذكرة: معناها                                    |
| ۸۰ ۲۲-۲۲، ۵۸            | التسبيح: معناه                                     |
| 720-728                 | التعظيم: معنى تعظيم الله تعالى                     |
|                         | التقوى:                                            |
| ۸۲، ۵۸، ۲۸              |                                                    |
| TY9-7YA                 | وجوب الاتقاء في الشاهد                             |
| ۲۲                      | التكوينالتكوين                                     |
|                         | رين.<br>التوحيد:                                   |
| Y • YY • 1 ·            |                                                    |
| 118-117                 | من دلائل إثباته برهان التمانع                      |
| 190-198                 | الثنوية: رد مذهبهم في تحريم القتل والذبح           |
| 107-100                 | الحَدّ (ذو محدّ): معناه                            |
|                         | الحِنِّ:                                           |
| 107-107 (101)           | أرد الدعاه السلام محم الحد البه                    |
| IY)                     | ليس لهم ثواب وعليهم العقاب إذا عصوا                |
| i Y I                   | هل لهم لحم ودم؟                                    |
|                         | الجور: كونه قبيحًا في كل الألسن وفيما بين أهل الأه |
| "Y•                     | الحب: معناه                                        |
| اختيارية لا ضرورية ٢٠٥٠ | الحجة: كان حجج النبي عليه السلام على المشركين ا    |
| ·                       | الحروف المعجمة (المقطعة)                           |
| 'ለ٥-ፕለ٤                 | حشر الأجساد                                        |
| , 0                     | الحق: معناه                                        |
| 01-707                  | الحكمة والسفه: الحد الفاصل بينهما                  |
| ۳۹                      | خبر الواحد                                         |
|                         | الدعاء:                                            |
| 13                      | النهى عن الدعاء على الكافرين                       |
| ين؟                     | لِم لَمْ يؤذن للنبي عليه السلام الدعاء على المشرك  |
| · £ - ٣ · \             |                                                    |

| ۲۰۱                     | الرب: معناه                                |
|-------------------------|--------------------------------------------|
| Y • 1                   | الرسالة: تُلزم الخلق الشهادة له بالصدق     |
|                         | الرَّسل: الأنبياء                          |
| لل                      | الرسول: الإيمان بالله يوجب الإيمان بالرسو  |
| ۲٦٨                     | الرهن: بعض أحكامها                         |
| ١٠٧                     |                                            |
| TE-TT                   |                                            |
| ΥΥ                      | السلطان: معناه                             |
| ٦١-٦٠                   | السماء: معنى انشقاقها وانفطارها            |
| 17-10                   | الشتم والهجاء: حكمة ذكر الكفرة بهما .      |
| ١٥٦                     |                                            |
| وإلى أهل الإيمان٢٧٢-٢٧٦ |                                            |
|                         | الصير:                                     |
| ۲۰۳                     | أنواع تحققه                                |
| Y • £-Y • T             | صبر النبي عليه السلام                      |
| ٩٤                      |                                            |
| له تعالی مجازًا         |                                            |
| ء إلى الله تعالى        | الصفات الخبرية: تأويل نسبة الإتيان والمجي. |
|                         | الصلاة:                                    |
| 700                     | الخطأ في القراءة                           |
| ١٩٨                     | دليل اشتمالها الذكر والفعل جميعا           |
| YY                      | صلاة التهجد                                |
| 777-777                 |                                            |
| 1.1-1.8                 | معنى الصلاة الدائمة                        |
| 1 8 0                   | الضلال: الهلاك                             |
| ٠٢٦                     | الطاعة: الفرق بينها وبين العبادة           |
| £9-£A                   |                                            |
| 7X-7Y                   | الظن: معناه                                |
|                         | العبادة:                                   |
| 170-178                 |                                            |
|                         |                                            |
| TTT-TTT                 | العتاب: المعاتبة من دلائل النبوة           |
|                         | العذاب:                                    |
| 1 • Y                   | ,                                          |
| ٩٠                      |                                            |
| 77-77                   | العرش: معناه                               |
|                         | العصمة:                                    |
|                         |                                            |
| ۲۳۷                     | تنتفع بها مع ثبات النف                     |

| 198-197                | علمي (رض): رد قول الباطنية بأن عليا هو الباب والأساس<br>الغيب: علمي منازل ثلاثة |
|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٥-١٨٤                | الغيب: على منازل ئلائة                                                          |
|                        | الفترة:                                                                         |
| ١٢٣                    | الفترة: الفترة                                                                  |
| ۲۸                     | هل يكون الجهل عذرا الأهل الفترة؟                                                |
|                        | الفتنة: معناها                                                                  |
| ض؟ ۲۰۹–۲۰۸             | السره                                                                           |
| ·                      | القرآن:                                                                         |
| 191                    | آداب قراءته                                                                     |
|                        | خاصية أسلوبه                                                                    |
|                        | كثرة حفّاظه في هذه الأمة                                                        |
| 191-19.                | معنی ترتبله                                                                     |
| 194-191                | معنی کونه "قولا ثقیلا"                                                          |
| Y98                    | هل كان نزوله باللفظ أو بالمعنى؟                                                 |
|                        | القرض: معناه وفضيلته                                                            |
| ۲۲                     | القَسَم: هل يكون بغير الله تعالى؟                                               |
| ١٩٠                    | القليل: معناه                                                                   |
| \r\A-\r\V              | القليل: معناه                                                                   |
|                        | القيامة:                                                                        |
| ٤٥                     | سبب تسميتها بالأسماء المختلفة                                                   |
| 77 .72                 | فيها ثلاث عَرَضاة                                                               |
| ۸۱ ،۸۰-۷۹              | الكلام (اللفظي والنفسي)                                                         |
| T7-T0                  | الكيد: معنى نسبته إلى الله تعالى                                                |
| 117                    | اللعب: معناه                                                                    |
| 104-104                | الله: تنزيهه عن الأولاد                                                         |
| ٥٠,                    | الليالي والأيام: يستعجل كل منهما للأخرى                                         |
| ۰۲۲۰                   | المؤتفكة: معناها                                                                |
| 1 • Å                  | المتعة: دليل كونه حراما                                                         |
|                        | محمد (ع):                                                                       |
|                        | إثبات نبوته                                                                     |
|                        | سبب نسبته إلى الجنون وإلى الكذب والسحر من قِبَل الكفرة                          |
| YOYE9                  | قول الكافرين بأنه ساحر                                                          |
| 11-1                   | معنی کونه علی ځلُق عظیم                                                         |
| Y • A-Y • Y            | معنی کونه مأمورا بهجر المشرکین                                                  |
| Y11                    | من معجزاته الخبرية                                                              |
|                        | هل بين كونه رحمة للعالمين وبين القتال تناقض؟                                    |
| 110, 67, 1-11, 177-077 | مرتكب الكبيرة                                                                   |

| <b>**</b>           | المشيئة: حواز وصف الله تعالى بالمشيئة لفعل المعاصي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٥                 | المطبية: منهم من يعرف بعض ما لا يدرك بالتأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                     | ILMZZE:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| \ o \               | بنات الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Y77-Y7Y             | وظائفهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٨٥                 | المنجمة: فيهم من يَصْدُق حبره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٠-٩                | المنّ: معناه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 178-177             | النذارة: معناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۳٤                 | النذارة والبشارة: استيجاب إحداهما الأخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| TTT                 | النزول: من الصفات الخبرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۰۹-۰۸               | النفخ: معناه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۸۳                 | النفس اللوامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ىخ لأمته٧ ١٩٨ – ١٩٨ | النكاح: حُكمة إباحة الزيادة على الأربع لرسول الله (ص) ولم يُبَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1 7 9               | الهٰداية: معناهاالله الهٰداية: معناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۸۶۱–۹۶۱، ۸۱۳        | الهدى: معناهالله الهدى: معناه الهدى الم الهدى الهدى الهدى الهدى الهدى الهدى الهدى المدى الهدى الهدى المدى المدى المدى المدى المدى المدى المهدى المدى المدى المدى المدى |
| 777-771             | الهدى والإضلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٣-٤٢               | الوجوبُ على الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                     | الوحي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 778-777             | عَدَمُ اطَّلاعِ رَسُولَ اللهِ (ص) على أوقات نزولَ الوحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 107-101             | كيف قبل النبي عليه السلام الوحي؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                     | اليمين الموقتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ma ms 1 _ ms .      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

# المصادر والمراجع

## المصادر والمراجع

#### - الأعلام

قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين؛ تأليف خير الدين الزركلي، بيروت ١٩٨٠م.

## - الأنساب؛

تأليف أبي سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني، تحقيق أكرم البوشي، القاهرة . ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م.

#### – الدر المصون

في علوم الكتاب المكنون؛ تأليف أحمد بن يوسف بن محمد المعروف بالسمين الحلبي، تحقيق أحمد محمد الخراط، دمشق ٢٠١٤ / ١٩٨٦م.

## – الكو المنثور

*في التفسير بالمأثور*؛ تأليف أبي الفضل جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد السيوطي، بيروت ١٩٨٣م.

#### - العالم والمتعلم؛

تأليف الإمام أبي حنيفة نعمان بن ثابت الظوطى، تحقيق محمد زاهد الكوثري، القاهرة ١٣٦٨هـ.

### - الفهرست؛

تأليف أبي الفرج محمد بن إسحاق بن محمد الوراق المعروف بابن النديم، بيروت ١٣٩٨هـ١٩٧٨م.

#### - الكشاف

عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وحوه التأويل؛ تأليف أبي القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري، بيروت ١٤١٥هـ/١٩٩٥م.

## - اللآلي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة؛

تأليف أبي الفضل حلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد السيوطي، بيروت بدون تاريخ (دار المعرفة).

#### - المبسوط في القراءات العشر؟

تأليف أبي بكر أحمد بن الحسين بن مهران الأصبهاني، تحقيق سبيع حمزة حاكمي، بيروت ١٤٠١هـ/ ١٩٨٠م.

### – المعجم الكبير؛

تصنيف أبي القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني، تحقيق حمدي عبد المحيد السلفي، الموصل ١٤٠٤هـ ١٨٩٨هم.

#### - المعجم المفهرس

لألفاظ القرآن الكريم؛ إعداد محمد فؤاد عبد الباقي، القاهرة ١٣٦٤ه/١٩٤٥م.

#### – العجم الوسيط؛

تأليف إبراهيم مصطفى وآخرين، القاهرة ٢٥٠٤هـ/٢٠٠٤م.

#### – المفردات

...المسمى مفردات ألفاظ القرآن؛ تأليف أبي القاسم الراغب الحسين بن محمد بن المفضل الإصفهاني، تحقيق صفوان عدنان داودي، دمشق ١٤١٢هـ/١٩٩٢م.

#### – الموطأء

تصنيف أبي عبد الله مالك بن أنس بن مالك، نسخة مصورة ضمن موسوعة السنة، الكتب الستة وشروحها، إستانبول ١٤١٣ هـ/١٩٩٢م.

## – النشر في القراءات العشر؛

تأليف أبي الخير ابن الجزري شمس الدين محمد بن محمد الجزري، تحقيق علي محمد الضباع، بيروت بدون تاريخ (دار الكتب العلمية).

#### - النكت والعيون؛

تأليف أبي الحسن على بن محمد بن حبيب الماوردي البصري، تحقيق السيد بن عبد المقصود بن عبد الرحيم، بيروت ١٤١٢ه/١٩٩٢م.

## – النهاية

في نحريب الحديث والأثر؛ تأليف أبي الحسن علي بن محمد بن عبد الكريم الجزري المعروف بابن الأثير، تحقيق طاهر أحمد الزاوي – محمود محمد الطناحي، بيروت بدون تاريخ (دار إحياء التراث العربي).

## – بحو العلوم؛

تأليف أبي الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي، تحقيق على محمد معوض - عادل أحمد عبد الموجود - زكريا عبد الجيد النوق، بيروت ١٤١٣هـ/١٩٩٣م.

#### - تاریخ مدینة دمشق؛

تصنيف أبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بابن عساكر، تحقيق عمر بن غرامة العمروي، بيروت ١٤١٥ه/٩٩٩م.

## - تأويل مشكل القرآن؛

تأليف أبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، تعليق السيد أحمد صقر، بيروت ١٤٠١ه/ ١٩٨١م.

## – تذكوة الحفاظ؛

تأليف شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تعليق الشيخ زكريا عميرات، بيروت ١٤١٩هـ/١٩٩٨م.

#### – تفسير ابن ڪئير

... المسمى تفسير القرآن العظيم، تأليف الحافظ أبي الفداء عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقى، إستانبول ١٩٨٤م.

## - تفسير الحسن البصري؟

جمع وتوثيق ودراسة محمد عبد الرحيم، القاهرة ١٩٩٢.

#### - تفسير الضحاك؛

تأليف الإمام أبي القاسم ضحاك بن مزاحم الهلالي البلخي، تحقيق محمد شكري أحمد الزاويتي، القاهرة ١٤١٩ه/١٩٩٩.

### - تفسير القرطبي

... المسمى الجامع لأحكام القرآن؛ تأليف أبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر الأنصاري القرطبي، بيروت بدون تاريخ (دار إحياء التراث العربي).

#### -- تفسير النسفي

... المسمى *مدارك التنزيل وحقائق التأويل*؛ تأليف عبدالله بن أحمد بن محمود حافظ الدين أبو البركات النسفى، تحقيق مروان محمد الشعار، بيروت ١٩٦/٨ ١ه.

#### - تفسير روح البيان؛

تأليف إسماعيل حقى البروسوي، إستانبول ١٣٨٩هـ.

## - تفسير عبد الرزاق؛

تصنيف عبد الرزاق بن هَمَّام بن نافع الصنعاني، تحقيق دكتور محمود محمد عبده، بيروت ١٩٩٩م.

#### - تفسير غريب القرآن؛

تأليف أبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة، تحقيق السيد أحمد صقر، بيروت ١٣٩٨ه/١٣٩٨م.

### - تفسير مقاتل بن سليمان؛

تأليف أبي الحسن مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي الخراساني، تحقيق أحمد فريد، بيروت ٢٠٠٣م.

## - تقريب التهذيب؛

تأليف أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، تحقيق محمد عوامة، حلب ١٤٠٦ه.

#### - تنوير المقباس

من تفسير ابن عباس؛ بيروت ١٤٢١ه/٢٠٠٠م.

#### - تهذيب التهذيب؛

تأليف أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، تحقيق خليل مأمون شيحة - عمر السلامي - علي بن مسعود، بيروت ١٤١٧هـ/١٩٩٦م.

#### - حجة القراءات؛

تأليف الإمام أبي زرعة عبد الرحمن بن محمد بن زنجلة، تحقيق سعيد الأفغاني، بيروت ١٤٢٢هـ/٢٠٠١م.

## – روح العاني

في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني؛ تأليف أبي الثناء شهاب الدين محمود شكري بن عبد الله بن محمود الآلوسي، بيروت بدون تاريخ (دار إحياء التراث العربي).

#### - زاد المسير؛

في علىم التفسير؛ تأليف أبي الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن علي المعروف بابن الجوزي، بيروت ٤٠٤ هـ.

#### - سنن ابن ماجة؛

تصنيف أبي عبد الله محمد بن يزيد بن ماجة القزويني، نسخة مصورة ضمن موسوعة السنة، الكتب الستة وشروحها، إستانبول ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.

### – سنن أبي داود؛

تصنيف أبي داود سليمان بن الأشعث السحستاني الأزدي؛ نسخة مصورة ضمن موسوعة السنة، الكتب الستة وشروحها، إستانبول ١٤١٣هـ ١٩٩٢م .

#### – سنن الترمذي؛

تصنيف أبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، نسخة مصورة ضمن موسوعة السنة، الكتب الستة وشروحها، إستانبول ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.

## - سنن النسائي؛

تصنيف أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي النسائي، نسخة مصورة ضمن موسوعة السنة، الكتب الستة وشروحها، إستانبول ١٤١٣هـ/١٩٩٦م.

## - سير أعلام النيلاء؛

تأليف أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق شعيب الأرنئوط، بيروت ١٤١٩هـ/١٩٩٨م.

## - شرح التأويلات؛

تأليف أبي بكر علاء الدين محمد بن أحمد بن أبي أحمد السمرقندي، نسخة مخطوطة بمكتبة سليمانية، قسم حميدية، رقم ۱۷۲ [Süleymaniye ktp., Hamidiye nr. 176]؛ ومكتبة بايزيد، قسم ولي الدين، رقم ۲۲۱ [Beyazıt ktp., Veliyyüddin nr. 426]؛ ومكتبة الحرم المكي، رقم ٥٣٠.

## - شعب الإيمان؛

تصنيف أبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، تحقيق عبد العلي عبد الحميد حامد - مختار أحمد الندوي، رياض ١٤٢٣هـ/٢٠٠٣م.

#### – صحيح البخاري؛

الجامع الصحيح؛ تصنيف أبي عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجُعْفِي البخاري، نسخة مصورة ضمن موسوعة السنة، الكتب الستة وشروحها، إستانبول ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.

#### - صحيح مسلم؛

الجامع الصحيح؛ تصنيف أبي الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري، نسخة مصورة ضمن موسوعة السنة، الكتب الستة وشروحها، إستانبول ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.

## – طبقات المفسرين؛

تأليف أبي الفضل جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد السيوطي، تحقيق على محمد عمر، القاهرة ۱۳۹٦ه/۲۷۹۱م.

## - كتاب الزهد؛

تأليف أبي عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن واضح المروزي، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، بيروت بدون تاريخ (دار الكتب العلمية).

#### - كشف الخفاء

ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس؛ تأليف أبي الفداء إسماعيل بن محمد بن عبد الهادي العجلوني، القاهرة ١٣٥١هـ.

## - لسان العوب؛

تأليف أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري، بيروت ١٤١٤هـ.

# – لسان الميزان؛

تأليف أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، بيروت ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م. - مسئل أحمل بن حنبل؛

تصنيف أبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل، نسخة مصورة ضمن موسوعة السنة، الكتب الستة وشروحها، إستانبول ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.

# - مصنف ابن أبي شيبة؛

تصنيف أبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي، بيروت ١٤١٤هـ/١٩٩م.

# - مصنف عبد الرزاق؛

تصنيف أبي بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الصنعاني، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، بيروت 7.314/71819.

## - معالم التنزيل؛

تأليف أبي محمد الحسين بن مسعود بن محمد الفراء البغوي، تحقيق محمد عبد الله النمر - عثمان جمعة ضميرية - سليمان مسلم الحرش، الرياض ٤٠٩هـ.

## – معانى القرآن وإعرابه؛

تأليف أبي إسحاق الزحاج إبراهيم بن السَّرِي بن سهل، تحقيق عبد الجليل عبده شلبي، بيروت ۸ . ۱۵ ۱۵/۸۸ ۱۹.

## - معجم الأدباء؛

تأليف أبي عبد الله شهاب الدين ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي، المعروف بياقوت الحموي، بيروت بدون تاريخ (مطبوعات دار الميمون).

#### - معجم القراءات؛

عبد اللطيف الخطيب، دمشق ٢٢٢ هـ/٢٠٠٢م.

#### - مفاتيح الغيب؛

تأليف أبي عبد الله فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي، طهران بدون تاريخ (دار الكتب العلمية).

### - ميزان الاعتدال

في نقد الرحال؛ تأليف أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق على محمد البحاوي، القاهرة ١٣٨٢هـ/١٩٦٣م.

## - وفيات الأعيان

وأنباء أبناء الزمان؛ تأليف أبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم المعروف بابن خلكان، تحقيق إحسان عباس، بيروت ١٣٩٨ه / ١٩٧٨م.

